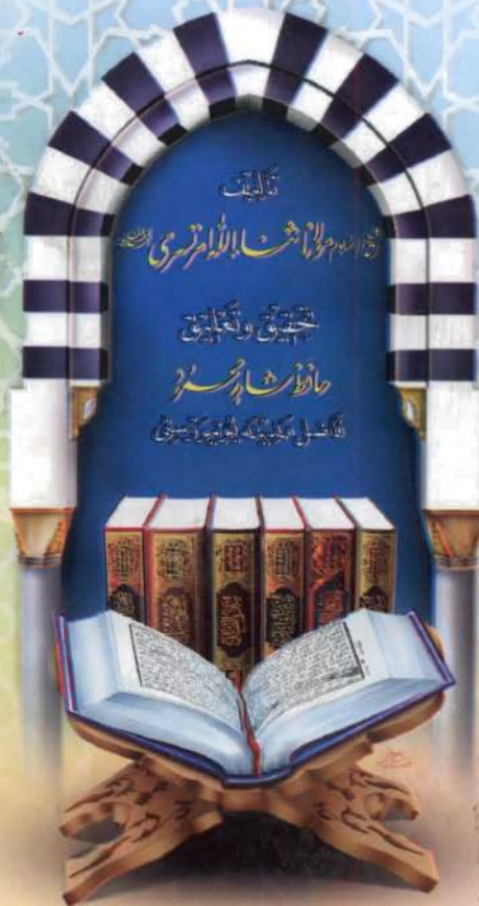


لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي نَبِيِّكُمْ وَفِي رَسُولِ اللَّهِ أَكْثَرُهُمْ لَا يَشْكُرُونَ  
فِي هَذِهِ تِبَاعَةٍ لَهُ وَاللَّهُ كَفِيلٌ مِّنْ عِنْدِهِمْ فَلَمْ يَزِدْهُ  
(الْأَخْرَجَ ٢١)

# دِفَاعُ سُنْتٍ



٢٤١  
ن ١ - د

فہرست

|    |                                             |   |
|----|---------------------------------------------|---|
| 13 | مقدمہ                                       | ○ |
| 23 | تقریظ                                       | ○ |
| 27 | شیخ الاسلام، مولانا شاء اللہ امر تری (حالت) | ○ |
| 48 | دیباچہ                                      | ○ |
| 50 | اہم دیت                                     | ○ |
|    | <u>باب اول:</u>                             |   |

عورتوں سے محبت

|    |                         |   |
|----|-------------------------|---|
| 53 | اہم دیت                 | ○ |
| 55 | روزہ میں بوسہ لینا      | ○ |
| 55 | اہم دیت                 | ○ |
| 56 | شہد والا واقعہ          | ○ |
| 57 | اہم دیت                 | ○ |
| 60 | جوانی سے نکاح           | ○ |
| 65 | اہم دیت                 | ○ |
| 65 | گڑیوں سے کھلنا          | ○ |
| 66 | اہم دیت                 | ○ |
| 67 | حالت روزہ میں بوسہ لینا | ○ |
| 68 | اہم دیت                 | ○ |

|     |                                                  |   |
|-----|--------------------------------------------------|---|
| 69  | ..... حضرت عائشہ اور حضرت زینب بنت علیؓ کا جھگڑا | ○ |
| 69  | ..... الہمدیث                                    | ○ |
| 70  | ..... الہمدیث                                    | ○ |
| 70  | ..... حضرت عائشہ بنت علیؓ کے خلاف کینہ پروری     | ○ |
| 71  | ..... الہمدیث                                    | ○ |
| 71  | ..... حضرت عائشہ بنت علیؓ کا کھیل دیکھنا         | ○ |
| 72  | ..... الہمدیث                                    | ○ |
| 74  | ..... الہمدیث                                    | ○ |
| 74  | ..... حضرت عمر بن الخطابؓ کے خلاف کینہ پروری     | ○ |
| 75  | ..... الہمدیث                                    | ○ |
| 76  | ..... تائیر خل والادا قع                         | ○ |
| 77  | ..... اہل حدیث                                   | ○ |
| 78  | ..... غیر اللہ والا ذیجہ کھانا                   | ○ |
| 79. | ..... الہمدیث                                    | ○ |
| 80  | ..... آنحضرت ﷺ کا برہمہ ہونا                     | ○ |
| 80  | ..... الہمدیث                                    | ○ |
| 82  | ..... کھڑے ہو کر پیشاب کرنا                      | ○ |
| 83  | ..... ولی فی دبر النساء                          | ○ |
| 83  | ..... الہمدیث                                    | ○ |
| 85  | ..... اعیان اہل حدیث!                            | ○ |
| 87  | ..... ”بہتان ذہول قرآن از رسول“                  | ○ |
| 87  | ..... الہمدیث                                    | ○ |
| 88  | ..... مصنف ”ہنفیات“ کا ہنفیات                    | ○ |

|     |                                                 |   |
|-----|-------------------------------------------------|---|
| 88  | نبی ﷺ کا نماز میں بھول جانا.....                | ○ |
| 89  | اہم حدیث.....                                   | ○ |
| 90  | بہتان در قرآنی رسول                             | ○ |
| 91  | اہم حدیث.....                                   | ○ |
| 91  | حضرت ابو مکر <small>رض</small> پر افترا اپردازی | ○ |
| 92  | اہم حدیث.....                                   | ○ |
| 93  | ”بہتان شراب خوری رسول ﷺ در مسجد فضیح“           | ○ |
| 94  | لطیفہ.....                                      | ○ |
| 95  | منافق کی نماز جنازہ پڑھنا.....                  | ○ |
| 96  | اہم حدیث.....                                   | ○ |
| 97  | صحابہ کے خلاف اظہار ناراضی                      | ○ |
| 98  | اہم حدیث.....                                   | ○ |
| 98  | حضرت عمر <small>رض</small> کے خلاف اظہار ناراضی | ○ |
| 98  | اہم حدیث.....                                   | ○ |
| 99  | اہم حدیث.....                                   | ○ |
| 99  | شیعہ اور حق پسندی:                              | ○ |
| 100 | مصنف ”ہفوات“ کی الزام تراشی                     | ○ |
| 101 | اہم حدیث.....                                   | ○ |
| 101 | جونیہ عورت سے نکاح                              | ○ |
| 102 | اہم حدیث.....                                   | ○ |
| 103 | مصنف ”ہفوات“ کی ہٹ دھری                         | ○ |
| 103 | امسہ کرام پر گانا بجائے کی تہمت                 | ○ |
| 104 | اہم حدیث.....                                   | ○ |

|     |                           |   |
|-----|---------------------------|---|
| 104 | تحریف قرآن کا اعتقاد      | ○ |
| 106 | الحمدیث                   | ○ |
| 107 | الحمدیث                   | ○ |
| 108 | الحمدیث                   | ○ |
| 109 | الحمدیث                   | ○ |
| 110 | بہتان در کفر رسول قبل بثت | ○ |
| 110 | نتیجہ                     | ○ |
| 111 | الحمدیث                   | ○ |
| 113 | بتوں کی شفاعت والا واقعہ  | ○ |
| 114 | عصمت انبیاء               | ○ |
| 116 | الحمدیث                   | ○ |
| 117 | غلط بیانی                 | ○ |

باب دوم:

|                                                   |                           |   |
|---------------------------------------------------|---------------------------|---|
| نبی ﷺ کا متعدد بیویوں کے پاس جانے کے بعد عسل کرنا |                           |   |
| 120                                               | الحمدیث                   | ○ |
| 120                                               | مصنف کی غلط فہمی          | ○ |
| 121                                               | حالت روزہ میں بوسہ لینا   | ○ |
| 122                                               | الحمدیث                   | ○ |
| 123                                               | مباشرت کا معنی            | ○ |
| 124                                               | اصل وجہ                   | ○ |
| 124                                               | امام بخاری پر الزام تراشی | ○ |
| 125                                               | الحمدیث                   | ○ |

|     |   |                                        |
|-----|---|----------------------------------------|
| 127 | ○ | حالت حیض میں بیوی سے برتابہ            |
| 128 | ○ | الحمدیث                                |
| 128 | ○ | حضرت عائشہؓ پر بہتان طرازی             |
| 128 | ○ | الحمدیث                                |
| 129 | ○ | حضرت عائشہؓ اور حضرت نسبؓ کا جھگڑا     |
| 130 | ○ | الحمدیث                                |
| 131 | ○ | الحمدیث                                |
| 132 | ○ | بناء فاسد علی الفاسد                   |
| 132 | ○ | قرآن سے تصدیق                          |
| 134 | ○ | ”بفوات“ کے مصنفو!                      |
| 134 | ○ | حضرت عائشہؓ پر الزام تراشی             |
| 136 | ○ | الحمدیث                                |
| 136 | ○ | نبی ﷺ کا رات کو قبرستان جانا           |
| 137 | ○ | الحمدیث                                |
| 138 | ○ | دل گلی                                 |
| 140 | ○ | حضرت سودہؓ کا اپنی باری ہبہ کرنا       |
| 140 | ○ | الحمدیث                                |
| 142 | ○ | امہات المؤمنین کے ہاں فاقہ کشی         |
| 143 | ○ | الحمدیث                                |
| 143 | ○ | نہانے کے بعد بیوی کے ساتھ لیٹ جانا     |
| 145 | ○ | الحمدیث                                |
| 146 | ○ | نبی ﷺ کا حضرت عائشہؓ کے ساتھ دوڑ لگانا |

|     |                                    |   |
|-----|------------------------------------|---|
| 146 | اہم حدیث                           | ○ |
| 147 | ہندو مذہب کا حماقی                 | ○ |
| 147 | اہم حدیث                           | ○ |
| 147 | چہالت کا کرشمہ                     | ○ |
| 148 | اہم حدیث                           | ○ |
| 149 | جو نیوں کے ساتھ نکاح               | ○ |
| 149 | چہالت کا کرشمہ                     | ○ |
| 151 | اہم حدیث                           | ○ |
| 152 | نبی ﷺ کا اپنی ازواج کو اختیار دینا | ○ |
| 153 | اہم حدیث                           | ○ |
| 153 | نبی ﷺ کا حضرت حفصہؓ کو طلاق دینا   | ○ |
| 153 | اہم حدیث                           | ○ |
| 154 | معرض کی کچ بھی                     | ○ |
| 155 | اہم حدیث                           | ○ |
| 156 | امہات المؤمنین کا اعتمکاف بیٹھنا   | ○ |
| 157 | اہم حدیث                           | ○ |
| 158 | معرض اور اس کی پارٹی سے ایک سوال   | ○ |
| 158 | نفلی روزے کو توڑنا                 | ○ |
| 159 | اہم حدیث                           | ○ |
| 160 | عورتوں کا فتنہ                     | ○ |
| 162 | اہم حدیث                           | ○ |
| 162 | روضۃ الأحباب سے ایک روایت          | ○ |

|           |                            |   |
|-----------|----------------------------|---|
| 162 ..... | حضرت عائشہؓ پر الزام تراثی | ○ |
| 164 ..... | مصنف کا رافقیانہ عقیدہ     | ○ |
| 165 ..... | اہم حدیث                   | ○ |
| 166 ..... | مصنف رافقی العقیدہ ہے      | ○ |
| 166 ..... | خلافے راشدین کی توبین      | ○ |
| 167 ..... | اہم حدیث                   | ○ |
| 167 ..... | حضرت عائشہؓ کا حق مہر      | ○ |
| 168 ..... | اہم حدیث                   | ○ |
| 168 ..... | معرض کی بہتان تراثی        | ○ |
| 169 ..... | دفع وہم                    | ○ |
| 170 ..... | اہم حدیث                   | ○ |
| 171 ..... | حضرت ابو بکرؓ کی توبین     | ○ |
| 172 ..... | حضرت ابو بکرؓ کی فضیلت     | ○ |



## مُقَدَّمَة

بر صغیر پاک و ہند میں جن علماء نے اسلامی تعلیمات کی نشوشاً نعت اور دفاع اسلام میں لازوال خدمات سر انجام دیں، ان میں شیخ الاسلام مولانا ثناء اللہ امرتسری جنکے کا نام نمایاں حیثیت رکھتا ہے، بر صغیر جیسے گوناگون اور متنوع معاشرے میں جب بھی اسلام پر کوئی حملہ کیا گیا، تو مولانا امرتسری مرحوم دفاع دین کے لیے اسلامی لٹکر کے ہراذل دستے میں رہے اور مخالفین کے اعتراضات و شبہات کا منہ توڑ جواب دیتے رہے۔ مولانا امرتسری مرحوم کی دینی خدمات کا دائرہ بہت وسیع اور متنوع ہے، جہاں مولانا مرحوم اسلام کی تبلیغ اور نشوشاً نعت میں مشغول رہتے تھے، وہی اگر کسی نے اسلامی تعلیمات پر اعتراضات و شبہات وارد کیے تو فوراً اس کا جواب دینے لگتے، اگر کسی جگہ پر مناظرہ و مباحثہ کی ضرورت پڑتی، تو مخالفین کو منہ توڑ جواب دے کر ان کا ناطقہ بند کر دیتے۔ مولانا مرحوم نے دفاع دین میں جو خدمات جلیلہ سر انجام دیں، ان کو دھوکوں میں تقییم کیا جا سکتا ہے:

① غیر مسلموں کی طرف سے وارد شدہ اعتراضات کا جواب۔

② اسلام کی طرف نسبت رکھنے والے فرقوں کے پیدا کیے گئے اعتراضات و شبہات کا جواب۔  
مولانا امرتسری مرحوم کے زمانے میں جن غیر اسلامی ادیان و مذاہب کے حامل لوگوں نے دین اسلام کو نشانہ بنایا، ان میں تین مذہب خصوصاً قابل ذکر ہیں:

۱۔ نصاری ۲۔ آریہ سماج ۳۔ قادریانی امت

① مولانا امرتسری مرحوم نے نصاری کی طرف سے وارد کیے جانوالے اعتراضات کے جواب میں نو (۹) کتابیں لکھیں۔

② آریہ سماج کی طرف سے دین اسلام پر کیے جانے والے حملوں کے جواب میں تقریباً

پچاس (۵۰) کتابیں لکھیں۔

۲۱) قادیانی مذہب کے پیدا کردہ اعتراضات و شبہات کے جواب میں تقریباً چالیس (۲۰) کتابیں لکھیں۔

ان مذاہب کے علاوہ کسی بھی دین و مذہب کے حامل انسان نے جب بھی اسلامی تعلیمات کو اپنے مضمکہ خیز اعتراضات کا نشانہ بنایا تو مولانا امرتسری مرحوم نے فوراً اس کا دندان شکن جواب دیا۔

علاوہ ازیں اسلامی فرق و مذاہب کی طرف سے بھی جب بھی کتاب و سنت کے خلاف کوئی آواز بلند ہوئی مولانا مرحوم نے اس کا بھی بھر پور جائزہ لیا اور انہی کی ممتاز و سخیگی کے ساتھ تمام شبہات کا ازالہ کیا۔

### خدمات حدیث

مولانا امرتسری مرحوم نے دفاع دین کے باب میں جو مسامی جمیلہ سرانجام دیں، ان میں خدمت حدیث اور دفاع سنت نمایاں حیثیت رکھتی ہے۔ اگر آپ کے ہفت روزہ "اہل حدیث" کا تفعیل کیا جائے تو شاید ہی کوئی شمارہ ہو، جس میں خدمت حدیث اور دفاع حدیث و سنت کے سلسلہ میں کوئی تحریر نہ ملے۔

مولانا مرحوم کے زمانہ میں اہل قرآن اور مذکرین حدیث و سنت کی سرگرمیاں زور دوں پر تھیں، وہ لوگ طرح طرح کے اعتراضات و شبہات پیدا کر کے عامۃ الناس کے اذہان و قلوب کو متاثر کر تیکی کوششوں میں مگن تھے، لیکن مولانا مرحوم کے بروقت تعاقب نے ان لوگوں کی تمام مسامی رذیلہ کو خیست و نابود کر دیا۔

مولانا امرتسری مرحوم نے دفاع حدیث میں مندرجہ ذیل تصانیف لکھیں:

- ۱) دلیل الفرقان
- ۲) جیت حدیث اور اتباع رسول
- ۳) خطاب پر مودودی
- ۴) حدیث نبوی اور تقلید شخصی
- ۵) دفاع عن الحديث
- ۶) برهان القرآن

- ٤ تفسیر بالرواية
- ٥ تصدیق الحدیث
- ٦ خاکساری تحریک اور اسکابانی
- ٧ کلمۃ الحق بجواب شرعاً الحق
- ٨ بیان الحق بجواب بلاغ الحق
- ٩ صلاۃ المومینین
- ١٠ برهان الحدیث باحسن الحدیث

علاوه ازیں مولانا مرحوم نے دفاع حدیث میں جو سینکڑوں مضامین اور مقالات اپنے اخبار ”الل حدیث“ میں پر دل کیے ہیں، اگر ان کو اکٹھا کیا جائے، تو کئی ضخیم مجلدات تیار ہو سکتی ہیں۔

### هفوایت المسلمين

اگست ۱۹۲۲ء میں ایک راضی اور بدعتی عقائد کے حامل مصنف کی طرف سے ایک کتاب ”هفوایت المسلمين فی تفضیح سید المرسلین و تفہیم امہات المؤمنین من کتاب المورخین والمفسرین والمحدثین“ شائع ہوئی، جس میں اس نے نبی ﷺ کی سیرت طیبہ، امہات المؤمنین اور صحابہ کرام کو رد و قرح اور طعن و تشنیع کا نشانہ بنایا اور اس کا ذمہ دار احادیث نبویہ اور سنن صحیح کو تکھیر لایا۔ کتاب کے سروق پر مصنف کا نام مع القاب یوں درج ہے:

”محقق و مدقق، واقف اسرار ملت، رہبر و جادہ حقیقت، قدوة السالکین، زبدہ العارفین عالی جناب شاہزادہ مرزا احمد سلطان صاحب مصطفوی چشتی خاور گورگانی“،

کتاب کیا ہے؟ سب و شتم اور طعن و تشنیع کا ایک قبیح مرقع! مصنف نے کتاب کو تین ابواب میں تقسیم کیا ہے:

- ١ سیرت طیبہ پر اعتراضات
- ٢ امہات المؤمنین پر اعتراضات
- ٣ امام بخاری پر اعتراضات

ضربات المؤمنين

مولانا امیرتیری مرحوم نے اپنے ہفت روزہ اخبار ”آل حدیث“ میں قسط وارس کا جواب لکھنا شروع کیا تھا، جس کی پہلی قسط یکم ستمبر ۱۹۲۲ء کے شمارہ میں شائع ہوئی تھی اور اس سلسلہ کی آخری قسط ۱۶ اپریل ۱۹۲۸ء کے شمارہ میں شائع ہوئی، یہ اقتاط کتاب مردوود کے پہلے دو ابواب کے جواب پر مشتمل ہیں، مولانا مرحوم اس کتاب کا مکمل جواب لکھنا چاہتے تھے، اسی لیے آخری قسط کے آخر میں انہوں نے لکھا تھا: ”باتی دار“، لیکن اپنے دیگر علمی و تبلیغی مشاغل کی بنا پر وہ اس کتاب کا آخری باب نہیں لکھ سکئے، مولانا مرحوم نے کتاب مردوود ”هفووات المسلمين“ کے نام کی مناسبت سے اپنے علمی رداور تحقیقی جواب کا نام ”ضربات المؤمنین“ رکھا تھا۔ لیکن اس اشاعت میں کتاب کا نام ”دفاع سنت“ رکھ دیا گیا ہے، جس سے کتاب کے مشمولات اور موضوع پر روشنی پڑتی ہے۔

اسلوب تالیف

کتاب مردوود ”هفووات المسلمين“ کے مصنف نے اپنی کتاب میں یہ منہج اختیار کیا تھا کہ پہلے حدیث ذکر کرتا اور بعد میں اپنے فہم فاسد اور عقل نارسال سے احادیث پر مضطہلہ خیر اعترافات وارد کرتا، اپنے تیسیں مصنف نے یہ لکھنا چاہا ہے کہ اگر احادیث نبویہ پر ایمان لایا جائے، تو اس سے بھی علیہ الصلوٰۃ والسلام، امہات المؤمنین اور صحابہ کرام کی توجیہ لازم آتی ہے، جس کا واحد حل یہ ہے کہ احادیث کو تسلیم نہ کیا جائے۔

مولانا ثناء اللہ مرحوم نے اپنی تالیف میں مندرجہ ذیل منہج اور اسلوب اختیار کیا ہے:

① مولانا مرحوم سب سے پہلے معرض کے نزدیک قابل اعتراض حدیث ذکر کرتے ہیں اور بعد ازاں اسکے اعتراضات کو بالتفصیل نقل کرتے ہیں۔

② مولانا مرحوم نے پیشتر مقامات پر محل بحث حدیث نبوی کو اپنے الفاظ میں مختصر کر کیا ہے۔

③ پیشتر مقامات پر اعتراضات کو مولانا مرحوم نے معرض کے مکمل الفاظ کے ساتھ نقل کیا ہے۔

④ حدیث نبوی پر اعتراضات نقل کرنے کے بعد مولانا مرحوم بالتفصیل اس کا جواب لکھتے ہیں اور اس کی خامیوں کو نقیٰ و عقلی اعتبار سے ہدف تقدیم بنا تے ہیں۔

⑤ مولانا مرحوم جواب میں سب سے پہلے محل بحث حدیث نبوی کا صحیح اور درست مطلب ذکر کرتے ہیں، بعد ازاں اس کی تائید و تقریر میں ذیگر نصوص شرعیہ نقل کرتے ہیں، تاکہ حدیث پر ہونے والے اعتراضات کا مکمل ازالہ کیا جاسکے۔

⑥ مولانا مرحوم نے بیشتر مقامات پر جوابات میں قرآنی آیات سے استدلال واشتمپہاد کیا ہے، جس سے جہاں یہ ظاہر ہوتا ہے کہ قرآن وسنت دونوں کا منبع و مرکز وحی الہی ہے، وہی یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ جو اعتراض حدیث نبوی وارد کیا جائے گا، وہی اعتراض قرآن مجید پر وارد بھی وارد ہو سکتا ہے، مزید برآں چونکہ قرآن مجید فریق خالف کے نزدیک بھی ایک مسلم دلیل اور مستند مأخذ ہے، لہذا قرآنی آیات سے احادیث نبویہ کی تصدیق و تائید کی صورت میں خالصین پر بحث تمام ہو جاتی ہے۔

⑦ مولانا مرحوم نے کتاب میں مفترض کی ذیگر کتب سے ثابت کیا ہے کہ مفترض ایک شیعی اور رافضی عقائد کا حال انسان ہے، بناء بریں مؤلف ہذا نے مفترض کے جواب اور احادیث نبویہ کی تائید میں کئی شیعہ مصادر و مراجع سے بھی حوالہ جات نقل کیے ہیں، تاکہ مفترض کو دندان ٹکن جواب دیا جاسکے، جس سے مؤلف ہذا کی علمی وسعت اور جامعیت کا بھی اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

⑧ مولانا مرحوم نے جوابات میں کئی مقامات پر موقع محل کی مناسبت سے اشعار بھی ذکر کیے ہیں، جس سے مؤلف ہذا کی زبان و ادب پر گرفت اور ادبی مہارت ظاہر ہوتی ہے۔

⑨ مولانا مرحوم کا ایک نمایاں وصف جو انہیں ان کے ذیگر معاصرین سے ممتاز کرتا ہے، ان کا ممتاز، وقار، سمجھیگی اور سب و ثم سے عاری لب و لہجہ ہے، جو ان کی تمام مؤلفات اور مناظرات میں کار فرماتا تھا۔ «هفووات المسلمين» جیسی طعن و تشنیع اور سب و ثم سے لبریز کتاب کا جواب جس محل اور بدباري کے ساتھ مولانا نے لکھا

ہے، حق یہ ہے کہ یہ انہی کا کمال تھا، جس کی انہوں نے ازاول تا آخر پا سداری کی ہے۔

⑩ مولف <sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے مستند علمی مصادر و مراجع کو مد نظر رکھتے ہوئے جوابات خیر کیے ہیں، خواہ اسلامی مأخذ ہو یا شیعی مصادر و مراجع، مولانا مرحوم نے ہر جواب <sup>لہوں</sup> حوالہ چانت سے نقل کیا ہے، جو فریق مخالف کے نزد یہک بھی مسلمہ ہیں، جس سے کتاب کی علمی، تحقیقی اور استنادی حیثیت میں اضافہ ہو گیا ہے۔

### مصادر و مراجع

مولانا امرتسری مرحوم ایک وسیع المطالع اور متنوع الصفات عالم دین شے، جہاں وہ اسلامی علوم و فنون پر اتقان و رسوخ کے حائل تھے، وہی وہ مخالفین کی کتب مہمیہ پر بھی گہری نظر رکھتے تھے، جس سے انہیں مخالفین کی علمی کمزوریوں کا ادراک ہو گیا تھا، بناء بریں وہ موقع محل کی مناسبت سے فریق مخالف کی کتب سے ہی آن کے خلاف ولائل پیش کیا کرتے تھے، جس سے جہاں ان کے اپنے موقف کی مضبوطی ظاہر ہوتی، وہی فریق مخالف کے ولائل کا ضعف واضح ہو جاتا۔

ای طرح زیر نظر کتاب میں مذکورہ مصادر و مراجع پر اگر نظر ڈالی جائے، تو جہاں اس سے مولانا کی وسعت نظر پر روشنی پڑتی ہے، وہی اس سے کتاب کی علمی اور استنادی حیثیت کو بھی تقویت پہنچتی ہے۔ کتاب کی علمی اور تحقیقی حیثیت معلوم کرنے کے لیے اس میں استعمال کیے جانے والے مصادر و مراجع انتہائی اہم ہوتے ہیں، اگر کتاب میں موضوع سے متعلق ٹھوں اور اصلی مصادر سے مدلی گئی ہے، تو اس سے کتاب کی علمی حیثیت مضبوط ہو جاتی ہے اور اگر کتاب میں کمزور اور غیر معتبر مراجع استعمال کیے گئے ہوں، تو اس سے کتاب کی استنادی حیثیت کمزور ہو جاتی ہے۔ چنانچہ اسی اہمیت کے پیش نظر ذیل میں کتاب میں مذکور مصادر و مراجع ذکر کیے جاتے ہیں:

۱۔ قرآن مجید      ۲۔ صحیح بخاری      ۳۔ صحیح مسلم

|                   |                         |                    |
|-------------------|-------------------------|--------------------|
| ۱۰. ابو داود      | ۵. نسائی                | ۱. ابن حادی        |
| ۷. مسند احمد      | ۶. مشکوہ                | ۴. تفسیر کعبیہ     |
| ۱۰. فتح البیان    | ۱۱. تفسیر لوعیع التنزیل | ۱۲. تفسیر حسینی    |
| ۱۳. مجمع البیان   | ۱۳. فتح الباری          | ۱۴. مدارج العبودیہ |
| ۱۴. اصول کافی     | ۱۷. فروع کافی           | ۱۵. کلینی          |
| ۱۹. استبصار       | ۲۰. ازالۃ العفایاء      | ۲۱. تاریخ الصلفاء  |
| ۲۲. شرح موافق     | ۲۳. شرح مسلم الشہوت     | ۲۴. اغلاط المسلمين |
| ۲۵. بوارق الالحاء | ۲۶. روضۃ الأحباب        | ۲۷. اشاعة القرآن   |
| ۲۸. سیارته پر کاش |                         |                    |

اسلوب تحقیق

❖ آیات کی نشانہ ہی، مولف ڈاکٹر نے قرآنی آیات کو پارہ اور رکوع کے حوالے سے ذکر کیا تھا، جو اسی میں تمام قرآنی آیات کو آیت نمبر اور سورت کے حوالے سے ذکر کیا گیا ہے۔  
 ❖ احادیث کی تحقیق و تجزیع، کتاب میں مذکور تمام احادیث کو کتب حدیث کے حوالے سے کتاب، باب اور حدیث نمبر کے ساتھ ذکر کر دیا گیا ہے، بعض کتب کے صرف جلد اور صفحہ نمبر اور کچھ کتب کا صرف حدیث نمبر کے حوالے سے ذکر کیا گیا ہے، صحیحین کی احادیث کا صرف انہی دو کتب (بخاری، مسلم) کے حوالے سے ذکر کیا گیا ہے اور سنن اربعہ کی احادیث کے بعض دیگر کتب حدیث سے بھی حوالہ جات نقل کیے گئے ہیں۔

❖ صحیحین کی احادیث کے علاوہ دیگر کتب سے منقول احادیث کی تصحیح و تضعیف میں محدثین کرام کے اقوال کو نقل کیا گیا ہے۔  
 ❖ کتاب میں مذکور آثار کی تحقیق و تجزیع کی گئی ہے۔  
 ❖ بعض مقامات پر چند مطالب کے مزید ایضاح اور تفصیل کے لیے جو اسی لکھے گئے ہیں۔

❖ بعض مقامات پر مولف رض کے کلام کی تقریر و تصویب میں مصادر و مراجع نقل کیے گئے ہیں۔

❖ بیشتر مقامات پر کتاب میں مذکورہ مصادر و مراجع کی عبارات کا اصل کتب سے تقابل کیا گیا ہے۔

❖ کتاب مردوں "هفوایت المسلمين" کا پنجاب یونیورسٹی سے فوٹو حاصل کر کے تمام منقولہ عبارات کا تقابل کیا گیا ہے۔

❖ کتاب میں مذکور فارسی اشعار، بعض عربی عبارات اور مشکل الفاظ کا اردو ترجمہ کر دیا گیا ہے۔

❖ کئی مقامات پر ذیلی عناوین کا اضافہ کیا گیا ہے۔  
اظہار تشكیر

سب سے پہلے اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا مشکور ہوں کہ اس ذات بابرکت نے اس کتاب کو مطبوعہ شکل میں پیش کرنے کی سعادت عطا فرمائی، مولف رض نے جب اس کتاب کو بالاقساط لکھنا شروع کیا تو انہوں نے ۱۶ جنوری ۱۹۲۵ء کے شمارے میں اعلان کیا کہ اس جواب کو مکمل کر کے ان شاء اللہ کتابی صورت میں شائع کیا جائے گا، لیکن آج یہاں سال (۸۲) بعد مولانا مرحوم کی تمنا عہدہ برآں ہو رہی ہے، حج کہا اللہ تعالیٰ نے ﴿وَ كَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدْرًا مَقْدُورًا﴾ علاوہ ازیں اس کتاب کی تحریک و طباعت میں مندرجہ ذیل احباب نے تعاون کیا، جن کا میں انتہائی شکرگزار ہوں:

① محترم جناب ضیاء اللہ کوکھر صاحب

جنہوں نے اس کتاب کی طرف میری رہنمائی کی اور اصل و کپوز شدہ مسودہ میرے حوالے کیا اور حسب ضرورت اپنی لاہوری سے استفادہ کا موقع فراہم کیا۔

② فضیلۃ الشیخ عبداللہ ناصر رحمانی رحمۃ اللہ علیہ

جنہوں نے اپنے قیمتی وقت اور علمی و تبلیغی مشاغل سے وقت نکال کر کتاب پر تقریب

لکھی اور میری حوصلہ افزائی کی۔

۱۷) محترم جناب عبدالرشید عراقی صاحب

جنہوں نے میری درخواست پر مولانا امیر تری مر جوم کے تفصیلی حالات مہیا کیے اور بعض مفید مشورہ جات سے میری رہنمائی کی۔

علاوہ ازیں جن بھائیوں نے کتاب کے طباعی مرحلہ میں کسی مرحلہ پر بھی میرے ساتھ تعاون کیا، میں ان سب کا شکر گزار ہوں اور دعا گوہوں کے اللہ تعالیٰ ہم سب کو خدمت دین کے مزید موقع مرحمت فرمائے، جو ہماری اخروی نجات کے لیے کافی ہوں۔ یوم لا ینفع  
مال ولا بنون۔ إِلَّا مَنْ أُتَى اللَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ

شاہد محمود

یوم الأحد، ۱۶ صفر، ۱۴۲۹ھ  
بمطابق ۲۲ فروری / ۲۰۰۸ء

Mob: 03338110896

## تقریظ

الحمد لله والصلوة والسلام على رسوله، وبعد: زین نظر کتاب ”فالج سنت“ مناظر اسلام، فالج قاذیان وفالج جمیع ما ہب باطلہ، شیخ الاسلام مولانا شاہ اللہ امرتسری رحمہ اللہ رحمة واسعة کی تالیف لطیف ہے، جو درحقیقت ایک کتاب پیدا نہیں بلکہ ”هفووات المسلمين“ کا علمی روایہ ہے، یہ کتاب ”هفووات المسلمين“ کسی شیخہ مخالف کی تصنیف ہے، جس میں اس نے اپنے فہم فاسد سے بعض احادیث صحیح کی غلط تفسیر و تشریح پیش کی ہے اور ”والاناء يتشرع بما فيه“ کے مخداق اپنے خبث باطن کے اظہار کی بھر پور کوشش کی ہے اور یوں وہ ذخیرہ حدیث پر روقدح وارد کرنے کا مرکب بن گیا ہے، حالانکہ اس تمام سی لاحاظل کی اساس اعلام و ثہبات کے سوا کچھ نہیں اور یہ تمام شہادت احوال نفس اور شہوات نفس کے نتیجہ میں ابھرتے ہیں۔ ۔۔۔ (فی قلوبهم مرض) فوادہم اللہ مرض

یہ باستد معلوم ہے کہ مرض شہوہ و شہید خطرناک بدترین امراض میں سرفہrst ذکر کیے جاتے ہیں۔

اہل تشیع کی حدیث دشمنی کوئی نئی چیز نہیں ہے، ان کا چند صحابہ کرام کے علاوہ تمام صحابہ کرام کی مکفیر کا عقیدہ جن بہت سے اغراض فاسدہ اور مطالب سینے پر قائم ہے، ان میں سے ایک ذخیرہ حدیث کا انکار بھی ہے، جو الحاد کی بدترین شکل ہے۔ ۔۔۔ چنانچہ جب ان کے نزدیک خلفاء خلائش ابو بکر، عمر اور عثمان رضی اللہ عنہم نیز علائش صدیقہ طلیعہ، زبیر، معاویہ، عمرو بن العاص، اور عبد الرحمن بن عوف جیسے کبار صحابہ، نیز ابو ہریرہ، عبد اللہ بن عمر، جابر رضی اللہ عنہم جیسے بزر الرؤایہ صحابہ مجرور قرار پائے اور صرف وہ صحابہ ان کی طعن و تشیع اور نقد و جرح سے بچ سکے، جو علیہ میشوش کے ساتھ ولاء میں معروف ہیں، تو پھر بنا بریں ان کے طریق سے مروی

ثابت احادیث کے ساقط الاعتبار ہونے کا بہانہ ہاتھ لگ جائے گا اور یہ دین اسلام کے خلاف ایک انتہائی خطرناک سازش ہے، کیونکہ رسول اللہ ﷺ کی احادیث مبارکہ تو شریعت مطہرہ کا مستقل ماغذہ ہیں، بلکہ احادیث صحیح کی تشریعی حیثیت قرآن پاک جیسی ہے، رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

((أَلَا إِنِّي أُوْتَيْتُ الْقُرْآنَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ))

”خبردار! مجھے قرآن پاک دیا گیا ہے اور اس کے ساتھ ایک اور چیز جو قرآن جیسی ہی ہے۔“

ایک اور حدیث میں ارشاد مبارک ہے:

((وَإِنَّمَا حَرَمَ رَسُولُ اللَّهِ مِثْلَ مَا حَرَمَ اللَّهُ))

یعنی جس چیز کی حرمت رسول اللہ کی حدیث سے ثابت ہو، وہ ایسی ہے جیسے کسی چیز کی حرمت اللہ تعالیٰ کے کلام پاک ہے ثابت ہو۔

قرآن مجید جو کلام الرحمن ہے، کی خصوصیت یہ ہے کہ اس نے انتہائی جامعیت کے ساتھ اصول مسائل بیان کر دیئے اور انکی تفصیل احادیث و سنن پر چھوڑ دی اور وہ بھی درحقیقت اللہ تعالیٰ کی وحی ہے:

۱۔ ﴿وَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ﴾

۲۔ ﴿كَتَبَ أَحْكَمَتْ آيَتِهِ ثُمَّ فَصَلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ﴾

۳۔ ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمِيعَهُ وَقَرَآنَهُ فَإِذَا قَرَآنَهُ فَاتَّبَعَ قَرَآنَهُ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُ﴾

۴۔ ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتَبَيَّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمْ﴾

مثلاً قرآن پاک نے ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكُوْنَةَ﴾ کہہ کر نماز قائم کرنے اور زکوٰۃ ادا کرنے کا حکم دے دیا اور بیشتر احکام کی تفصیل سنت پر چھوڑ دی۔

﴿وَاتَّمُوا الْحَجَّ وَالْعُمَرَةَ لِلَّهِ﴾ کہہ کر حج و عمرہ کا حکم دے دیا، لیکن طریقہ، حج و عمرہ

اور تمام متعلقہ مسائل باتفصیل احادیث نے بتائے اور سمجھائے۔  
**﴿كُتبٌ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ﴾** روزے کی فرضیت کی۔ دلیل ہے، لیکن بیشتر احکام  
 و مسائل احادیث سے حاصل ہوئے۔

**﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطُعُوا إِيمَانَهَا﴾** فرمان کے ذریعہ چور کا ہاتھ کاٹنے  
 کا حکم جاری کر دیا ہے، لیکن متعلقہ احکام و مسائل کا بیان احادیث پر چھوڑ دیا، مثلاً ہاتھ کہاں  
 تک کاٹنا ہے اور مال مسروق کی کتنی مقدار قطع یہ کو واجب کرتی ہے، وغیرہ

**﴿يَوْصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَادِكُمْ لِلذِّكْرِ مُثْلِ حَظِّ الْأَنْثِيَنِ﴾** آیات میں میراث  
 کے تعلق سے کچھ احکام صادر فرمادیئے، جن سے ثابت ہوتا ہے کہ موڑت کی موت متحققة  
 ہو جائے اور اس کا ترکہ بھی ہو، تو اس کا وارث بہر صورت ترکہ کا مستحق ہو گا، لیکن رسول  
 اکرم ﷺ کے فرمان: «لَا يَرْثُثُ الْبَاقِلُ الْمَقْتُولُ» یعنی وارث اگر اپنے موڑت کا قاتل  
 ہو، تو اسے کچھ نہ ملے گا۔ اس حدیث نے ایک واضح حکم کے ذریعے بہت بڑے متوقع فتنے  
 اور فساد کبیر کے آگے بند باندھ دیا۔

احادیث مبارکہ قرآن پاک کے مجمل کا بیان و توضیح ہیں، اگر ذخیرہ حدیث نہ ہوتا، تو  
 قرآن پاک کے بیشتر احکام پر عدم توضیح و عدم فہم کی بنا پر عمل ممکن نہ ہوتا۔ تو پھر اس تفصیل  
 کی روشنی میں انکار حدیث یا رکیک اور فاسد تاویلات کا سہارا لے کر داد احادیث اس دین  
 کے خلاف بہت بڑی سازش ہے۔ یہ الحادی کی ایک شکل ہے۔

”هفووات المسلمين“ کے مؤلف نے اس ناپاک اور نذموم مقصد کو حاصل کرنے  
 کے لیے اپنے هفووات کے ذریعہ اپنے خبث باطن کی ترجیح کی ہے، لیکن ”ہر فرعون نے  
 راموی“ کے مصادق باطل کا قلع قلع کرنے والی ہستیاں ہر دوڑ میں بتوافق اللہ و فضله  
 موجود ہوتی ہیں۔

”هفووات المسلمين“ ناہی کتاب کی جہالت، مفعکہ خیز جماقوتوں اور نذموم  
 جمارتوں کا قلع قلع کرنے کی توفیق اللہ تعالیٰ نے شیخ الاسلام مولانا شاء اللہ امرتزری ہاشمی کو

مرحبت فرمائی، جن کا علم، تقوی، مناظرہ اور روانی و جوانی قلم کسی تعارف کی محتاج نہیں ہے، کتاب کے مطالعہ سے واضح ہو گا کہ آپ کا علمی تعاقب و محاہدہ کتنا نہیں، مدلل اور باوقار ہے۔ فرجیمہ اللہ رحمة واسعہ مورضی عنہ وارضیاء!

اللہ تعالیٰ اس سکتی ہوئی اور گرامی کے کنارے پر کھڑی امتن کے سرول پر علائے حق کا وجود قائم و دایم رکھے، تاکہ خیر خواہی اور راہ نمایی کا عمل بخاری رہے۔  
اللہ رب العزت اس گرفتار کتاب کی طباعت کے حوالے سے محترم بھائی حافظ شاہ محمود صاحب کی گرفتار مساعی کو قبول فرمائے اور ہم سب کو علم نافع اور عمل صالح چیزیں پیارے میں پر قائم رہئے اور ملیتی رہئے کی توفیقی عطا فرمائے۔

اللہم أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه وأرنا الباطل باطلًا وارزقنا  
اجتیاہ وصَلَی اللہ وَسَلَمَ عَلَی نَبِیِّ مَجْمُدٍ وَعَلَی آلِه وَصَحْبِه  
وَأَهْلِ طَاعَتِه أَجْمِينَ۔

فہرست الشیخ

عبداللہ بن ناصر رحمانی

کراچی

## شیعۃ الاسلام

### مولانا شانہ اللہ امر تری

از:.....عبدالرشید عراقی

کسی نہیں رہنمای کسی سیاہی لیڈر کی سوانح حیات مرتب کرنے کا مصلحت مقصود یہ ہوتا ہے کہ انہیں جو حظیم دیئی، نہیں، ملی وقوی، اصلاحی اور سیاسی خدمت اپنی زندگی میں انجام دیں، انہیں واسطے تصویر عالم کے سامنے لائی جائے اور نئی نسلیں ماضی میں اپنے اسلام کی حیات آفرین کھنڈ میں سے واقعیت حاصل کر کے اپنے مستقبل کے لیے ایک ٹھوٹ لائکھیں اخیار کریں۔ جب ہم کسی ہندگیر شخصیت کے طلاقت اور اس کے کھنڈ میں پر نظر ڈالتے ہیں، تو اچھی بُری تاریخ سامنے آ جاتی ہے، یہ کبھی ایسا ہتھ ہے کہ جب ہم کسی قوم کو تاریخ کا مظلوم کرنا چاہیں، تو اس وقت اس قوم کی اہم شخصیت ایک ایک کر کے سڑھ کہن پر آ جاتی ہیں، انہی طرح متوال اہم جماعتیں کی تاریخ کھلا جاتی ہے۔

جب ہم تاریخ دیکھنے پر نظر ڈالتے ہیں، تو فوراً ہم اسے سامنے مولانا محمد احسان، مولانا حسین احمد علی، مولانا محمد اور شفیع شفیعی اور علامہ شیعہ الحج شفیعی کی تصویر ہے، سامنے آ جائیں گی، جب ہم علامہ محبی نعمانی، مولانا سید سلیمان ندوی اور مولانا عبدالعزیز اسلام ندوی کا تذکرہ کریں گے، تو دارالتصفین اعظم گڑھ کی مکمل تاریخ ہم دے سامنے آ جائے گی۔ جب ہم ندوہۃ المصطفین دہلی کے علمی کارناموں کو اپنے سامنے لائیں گے، تو مولانا حفظ الرحمن سیوطہ ردوی، مفتی عتیق الرحمن عثمانی اور مولانا سعید احمد اکبر آبادی کی علمی و دینی خدمات کا پورا نقشہ آنکھوں کے سامنے آ جائے گا، جب جماعت اسلامی کا تذکرہ آئے گا، تو مولانا سید مودودی اور مولانا امین احمد اصلاحی کا تصور ذہن میں آ جاتا ہے، مجلس خلافت کی جب

تاریخ بیان کی جائے گی، تو مولانا محمد علی اور مولانا شوکت کی مساعی اور خدمات جلیلہ کا خاکہ نظروں میں آ جانا ضروری ہے جب جامعہ ملیہ دہلی کی عظیم دینی و علمی خدمات کا ذکر کیا جائے گا، تو مولانا محمد علی، سعیۃ الملک حکیم اجمل خاں اور ڈاکٹر مختار احمد انصاری کے نام نظروں کے سامنے آ جائیں گے ۔۔۔ جب مجلس احرار پنجاب کا تذکرہ کیا جائے گا، تو مولانا ظفر علی خاں، سید عطاء اللہ شاہ بخاری اور شیخ حسام الدین سامنے آ جاتے ہیں، اسی طرح مناظر اسلام مولانا شناء اللہ امر تری، مولانا محمد ابراہیم سیالکوٹی، مولانا ابوالقاسم سیف بنارسی اور حضرت العلام مولانا حافظ عبد اللہ رو پڑی بیٹھنے کا نام سنتے ہی فوراً جماعت اہل حدیث کا ایک عریض و بسیط نقشہ سامنے آ جاتا ہے اور ساتھ ہی مسلک و جماعت اہل حدیث سے وابستہ اکابرین سلف کی طویل تاریخ اور ان کی بے لوث دینی و علمی، نہ بھی، قومی و ملی اور سیاسی خدمات کا گویا امہتہ ہوا سیلاب ذہن تصور میں آ جاتا ہے اور کچھ دیر کے لیے انسان خاموش تصورات کی دنیا میں گم ہو جاتا ہے اور بے ساختہ پکار اٹھتا ہے کہ

وہ لوگ کہاں چلے گئے ہیں

تاریخ اہل حدیث کا ایک معتقد ہے حصہ شیخ الاسلام مولانا ابوالوفا شناء اللہ امر تری کی دینی، نہ بھی، علمی، ادبی، تصنیفی، ملی و قومی اور سیاسی خدمات کا رہیں منت ہے، آپ کی خدمات جلیلہ کا احاطہ نہیں کیا جا سکتا، آپ کی خوبیات امت مسلمہ کے لیے منفرد و ممتاز ہیں۔

مولانا ابوالوفا شناء اللہ اپنے وقت کے بلند پایہ عالم دین، مفسر قرآن، محدث دوران، مورخ، محقق، دانشور، فقاد، مبصر، ادیب، خطیب، مقرر، معلم و متكلم، صحافی اور بہت بڑے سیاستدان اور مصلح تھے اور فن مناظرہ میں تو امام تسلیم کیے جاتے تھے۔ آپ کی ذات ستوہ صفات چودھویں صدی ہجری میں بے مثال و بے نظیر تھی، اسی باکمال ہستیاں گاہے بگاہے پر دہ عدم سے منصہ شہود پر جلوہ گر ہوتی ہیں، آپ علامہ اقبال کے اس شعر کے مصداق تھے: ہزاروں سال زگس اپنی بے نوری پر روتی ہے بڑی مشکل سے ہوتا ہے چن میں دیدہ ور پیدا

مولانا امرتسری بر صغیر (پاک و ہند) کے لیگانہ روزگار و قید المثال فرزند توحید تھے، اسلامی حجاز پر آپ ہی کی ہستی سپہ سالار کے روپ میں نمایاں ہوتی تھی اور مذہبی اشیع پر آپ کا کوئی ہم پلہ نہ تھا، اسلام اور کفر کے تصادم، نور و ظلت کی آوریش، اور حق و باطل کے معرکہ میں آپ ہی کی فتح یابی و کامرانی کا ڈنکا بجا کرتا تھا۔

آپ مجاہد وقت بھی تھے اور مردموں بھی، غرضیکہ بہت سی خوبیاں تھیں آپ کی ذات گرامی میں۔ شیخ الاسلام مولانا ابوالوفا شناء اللہ امرتسری نے ۱۳۱۰ھ بمقابلہ ۱۸۹۲ء میں دینی علوم سے فراغت پائی اور اپنی علمی زندگی کا آغاز دینی علوم کی تدریس سے کیا، مدرسہ تائید الاسلام امرتسرے کے آپ نے دینی علوم کا آغاز کیا تھا اور فراغت کے بعد اسی مدرسہ میں آپ نے تدریس کا آغاز کیا، مولانا امرتسری جب علوم دینیہ کی تحصیل کے بعد واپس امر تر تشریف لائے، تو اس وقت ملک میں تین گروہ اسلام اور پیغمبر اسلام ﷺ کے خلاف سر گرم عمل تھے: ۱۔ عیسائی ۲۔ آریہ ۳۔ قادریانی

مولانا مرحوم لکھتے ہیں:

”کان پور سے فارغ ہوتے ہی اپنے ڈن پنجاب پہنچا، مدرسہ تائید الاسلام امرتسرے میں کتب درسیہ نظامیہ کی تعلیم پر مامور ہوا، طبیعت میں تجسس زیادہ تھا، اس لیے ادھر ادھر ماحول کے مذہبی حالات دریافت کرنے میں مشغول تھا، میں نے دیکھا کہ اسلام کے سخت بلکہ سخت ترین مخالف عیسائی اور آریہ دو گروہ ہیں، انہی دنوں قریب میں قادریانی تحریک پیدا ہو چکی تھی، جس کا شہرہ ملک میں پھیل چکا تھا، مسلمانوں کی طرف سے اسکے دفاع کے علمبردار مولانا ابوسعید محمد حسین صاحب ٹالوی مرحوم تھے، میری طبیعت طالب علمی ہی کے زمانے میں مناظرات کی طرف بہت راغب تھی، اس لیے تدریس کے علاوہ ان تینوں (عیسائی، آریہ، قادریانی) کے علم کلام اور کتب مذہبی کی طرف متوجہ رہا، بفضلہ تعالیٰ میں نے کافی واقفیت حاصل کر لی، ہاں اس میں شک نہیں کہ ان تینوں

حاطبیوں سے تاہلیلی حاطب کا نمبر اول رہا، تاہلیل اس لیے کہ حضرت کو منظور تھا کہ مولانا مالوی مرحوم کے بعد یہ خدمت میرے پرہ ہو گی، جس کی بابت مولانا مرحوم کو علم ہوا ہو، تو تاہلیل یہ شعر پڑھتے ہوں گے:

آکے سجادہ نشیں قیس ہوا میرے بعد  
رہی خالی نہ کوئی دشت میں جا میرے بعد

(اہل حدیث اسرار، جزوی ۲۲، ۱۹۳۳ء)

مولانا شاء اللہ مرحوم نے ان تینوں مخالف اسلام گروہوں کے خلاف جو حجتی خدمات انجام دیں، ان کی تفصیل درج ذیل ہے:

۱- تردید عیسائیت ۲- تردید آریہ ۳- تردید قادیانیت

### تردید عیسائیت

عیسائیت کی تردید میں مولانا امرتسری کی تصانیف کی تعداد (۹) ہے، مولانا مرحوم لکھتے ہیں:

”دوران تلاش میں سب سے پہلی قابل توجہ کتاب پادری ٹھاکر دت کی تصنیف ”عدم ضرورت قرآن“ نظر آئی، جس کے جواب میں نے کتاب ”قابل خلاشہ“ (توراة، انجیل، قرآن کا مقابلہ) لکھی، جو ملک میں شائع شدہ ہے، عیسائیوں کی کتاب ”عدم ضرورت قرآن“ کے جواب کے علاوہ میں نے متعدد کتابیں انکے جواب میں لکھیں، جن کے مجموعے کا نام ”جوابات نصاری“ ہے، سب سے آخر میں عیسائیوں کے جواب میں وہ کتاب ہے، جس کا نام ہے: ”اسلام اور مسیحیت“، عیسائیوں کی طرف سے اسلام کے خلاف تین کتابیں بطریز جدید شائع ہوئی تھیں، جن کے نام یہ ہیں:

① عالم گیر نہ ہب اسلام ہے یا مسیحیت؟

② دین فطرت اسلام ہے یا مسیحیت؟

اصول الہیان فی حوضیح القرآن

آن ٹیکوں کتابوں کے جواب میں ”اسلام اور مسیحیت“ لکھی گئی اور شائع ہوئی، جس نے اسلامی جرائد سے خراج تحسین حاصل کیا۔ (المحدثین امرتر، ۴۴ جو ۲۴۴ء)

تروید مسایکت میں مولانا امرتری ہٹک کی تصنیف حسب ذیل ہے:

۱۔ قابلی گلاؤ ۴۔ توحید، تکلیف اور راہ نجات ۳۔ جوابات نصاری

۲۔ مذاکرہ الہ آباد ۵۔ اسلام اور مسیحیت ۴۔ تفسیر سورۃ یوسف اور تحریف بالکمل

۷۔ گلہ طیبہ ۸۔ اسلام اور پالی ٹکس ۹۔ اسلام اور برائے لاء

تروید اور حجہ

تروید آریہ سماج میں مولانا امرتری نے جو کتابیں تصنیف کیں، ان کی تعداد پچاس (۵۰) ہے۔ اس بارے میں مولانا مرحوم لکھتے ہیں:

”اگل اثناء میں آریوں نے کتاب ”ستیارتھ پر کاش“ کا اردو ترجمہ شائع کیا، جس کے چودھویں باب میں قرآن مجید پر ایک سوانح (۱۵۹) اعتراض ہیں، ہر ایک اعتراض کے ضمن میں کئی کئی اعتراض ہیں، کتاب ”ستیارتھ پر کاش“ کے شائع ہونے پر مسلمانوں کو ضرورت محسوس ہوئی کہ اس کا مکمل جواب دیا جائے۔ حسب قول حافظ شیرازی ہٹک:

”قرعہ فال بنام من دنیانہ زندہ“

میں نے اس کے جواب میں کتاب ”حق پر کاش“ لکھی، جو کہ بفضلہ تعالیٰ ایسی مقبول ہوئی کہ اس کے بعد کسی فرقہ کے کسی عالم نے ”ستیارتھ پر کاش“ کے جواب کے لیے قلم نہیں اٹھایا۔ ذلك من فضل الله آ

اں کے بعد ایک مسلم عبد الغفور نامی (نو آریہ دھرم پال) نے رسالہ ”ترک اسلام“ لکھا، اس کے شائع ہونے پر مسلمانوں کو بہت بے چینی ہوئی، میں نے قورآن کا جواب ”ترک اسلام“ شائع کر دیا، جس سے مسلمانوں کو اس قدر قلبی

راحت ہوئی، جتنی جوں میں افطار کے وقت ہوتی ہے، (خدا قبول کرے) اس کے بعد آریہ کی طرف سے ایک کتاب شائع ہوئی، جس کا نام ”کتاب اللہ وید ہے یا قرآن؟“ اس کے جواب میں میں نے ”کتاب الرحمن“ لکھی، ابھی تھوڑا ہی زمانہ گزرا ہے کہ آریوں نے ”ریکیلہ رسول“ کے نام سے ایک کتاب شائع کی، جس میں رسول اللہ ﷺ کی ذات اقدس پر ناپاک حملے کیے گئے، جس کی وجہ سے ملک میں اس سرے سے اس سرے تک آگ لگ گئی، متواں پھر تے تھے کہ یہ کیا اندر ہیرا ہے کہ ذات اقدس صفات پر ایسے حملے ہو رہے ہیں، کیا وجہ ہے کہ کوئی عالم جواب نہیں دیتا، بقول ع  
بلائیں زلف جانان کی اگر لیں گے تو ہم لیں گے اسکے جواب میں میں نے ”مقدس رسول“ لکھی، بفضلہ تعالیٰ یہ بھی ایسا مقبول ہوا کہ اس کے بعد کسی عالم نے ”ریکیلہ رسول“ کے جواب میں قلم نہیں اٹھایا، کیونکہ اس کی ضرورت ہی نہیں تھی، نہ آریوں نے اس کا جواب الجواب دیا۔  
(اہل حدیث امرتسر ۲۲، جوئی ۱۹۳۲ء)

مولانا شاء اللہ مرحوم نے آریوں کی تر دید میں جو کتابیں لکھیں، ان کی تفصیل درج

ذیل ہے:

- ۱۔ حق پر کاش، ۲۔ کتاب الرحمن، ۳۔ ٹرک اسلام، ۴۔ حدوث وید، ۵۔ مباحثہ دیوریا، ۶۔ شادی بیوگان اور نیوگ، ۷۔ حدوث دنیا، ۸۔ الہام، ۹۔ رکوب السفینہ فی مباحثۃ النگینہ، ۱۰۔ سوائی دیانند کا علم و عقل، ۱۱۔ نماز اربعہ، ۱۲۔ تغییل الاسلام (۲ جلد)، ۱۳۔ القرآن العظیم، ۱۴۔ مرقع دیانندی، ۱۵۔ رجم الشیاطین بجواب اساطیر الاولین، ۱۶۔ تبری اسلام، ۱۷۔ بحث تناخ، ۱۸۔ ثہرات تناخ، ۱۹۔ قرآن اور دیگر کتب، ۲۰۔ جہاد وید، ۲۱۔ باعث سرور در بہا دشہ جبل پور، ۲۲۔ فتح اسلام یعنی مناظرہ خورجہ، ۲۳۔ محمد رشی

۲۲۔ الہامی کتاب، ۲۵۔ مقدس رسول، ۲۶۔ شائی پاکٹ بک، ۲۷۔ نکاح آریہ،  
 ۲۸۔ اصول آریہ، ۲۹۔ ہندوستان کے دو ریفارم، ۳۰۔ تحریف آریہ، ۳۱۔ مجموعہ  
 رسائل بویز و قرآن، ۳۲۔ تعلیم الاسلام، ۳۳۔ الفوز العظیم، ۳۴۔ آریوں کے  
 علماء سے ۲۵ سوالات اور ان کے فوری جوابات، ۳۵۔ ہندو آریہ اور مولانا  
 امر تری، ۳۶۔ مباحثہ ناہن، ۳۷۔ اٹھارہ حق، ۳۸۔ ایشور بھگتی، ۳۹۔ مباحثہ  
 گوشت خوری، ۴۰۔ کتاب رواح، ۴۱۔ آریہ دھرم کا فوٹو، ۴۲۔ حدوث مادہ،  
 ۴۳۔ ثبوت قربانی گاؤ، ۴۴۔ وید کا بھید، ۴۵۔ وید اور سوامی دیانت، ۴۶۔ شدھی  
 توڑ، ۴۷۔ ابدی نجات، ۴۸۔ وید کا ایشور کی حقیقت، ۴۹۔ اخبار مسلمان۔

### تریلہ قادیانیت

قادیانی تحریک کے خلاف مولانا شاء اللہ امر تری مرحوم کی خدمات جلیلہ کا احاطہ نہیں  
 کیا جاسکتا، آپ نے قادیانی فرقہ کے بانی کو اتنا زیق کیا کہ اس نے نجک آکر ۱۱۵ پریل  
 ۱۹۰۴ء کو ایک اشتہار شائع کیا، جس کا عنوان تھا:

”مولوی شاء اللہ کے ساتھ آخری فیصلہ“

اس میں مرزا قادیانی نے لکھا:

”مولوی شاء اللہ نے مجھے بہت بدنام کیا، میرے قلے کو گرانا چاہا وغیرہ، اس  
 لیے میں دعا کرتا ہوں کہ ہم دونوں میں جو جھوٹا ہے، وہ پچ کی زندگی میں کسی  
 وباً بیماری سے ہلاک ہو جائے۔“

کوئی خاص وقت تھا جب یہ دعا مرزا صاحب کے منہ سے نکلی اور اس اشتہار کے ایک  
 سال، ایک ماہ اور بارہ دن بعد مرزا صاحب لاہور میں اپنے میزبان کے بیت الخلاء میں  
 ہیضہ کی بیماری سے دم توڑ گئے۔ (تاریخ وفات: ۲۶ مئی ۱۹۰۸ء)

شیخ الاسلام مولانا شاء اللہ نے ۲۰ سال بعد پندرہ مارچ ۱۹۳۸ء کو سرگودھا میں رحلت  
 فرمائی۔

قادیانی تحریک کے بارے میں مولانا امر تری لکھتے ہیں:

”میری تصانیف جو قادیانی کے متعلق ہیں، ان کی تفصیل لکھوں، تو ناظرین کے لیے ملال خاطر کا خطرہ ہے، اس لیے مختصر طور پر بتلاتا ہوں کہ قادیانی تحریک کے متعلق میری کتابیں اتنی ہیں کہ مجھے خود اس کا شمار یاد نہیں، ہاں اتنا کہہ سکتا ہوں کہ جس شخص کے پاس یہ کتابیں موجود ہوں، قادیانی مباحثت میں اسے کافی واقفیت حاصل ہو سکتی ہے، جس کا ثبوت خود مرزا صاحب بانی تحریک قادیانی کی اس تحریر سے ملتا ہے، جو انہوں نے پندرہ اپریل ۱۹۰۷ء کو شائع کی تھی۔ جس کا عنوان تھا: ”مولوی شاء اللہ کے ساتھ آخری فیصلہ“، اس کے شروع میں میری نسبت جو خاص لگہ و شکایت کی گئی ہے، وہ خصوصاً قابل دید و شنید ہے، مرزا صاحب نے لکھا: ”مولوی شاء اللہ نے مجھے بہت بد نام کیا، میرے قلعے کو گرانا چاہا وغیرہ، اس لیے میں دعا کرتا ہوں کہ ہم دونوں میں جو جھوٹا ہے، وہ پچ کی زندگی میں مر جائے۔ کوئی خاص وقت تھا، جب یہ دعا ان کے منہ اور قلم سے نکلی اور قبولیت اسے لینے آئی، آج قادیانی کی بستی میں ادھر ادھر دیکھو، تو رونق بہت پاؤ گے، مگر ایسی کہ دیکھنے والا اہل قادیانی کو مخاطب کر کے داغ مرحوم کا شعر سنائے گا:

آپ کی بزم میں سب کچھ ہے مگر داغ نہیں  
آج وہ خانہ خراب ہم کو بہت یاد آیا

(اہل حدیث امر تری، ۲۲ جون ۱۹۳۲ء)

مولانا امر تری مرحوم نے قادیانی تحریک کے خلاف جو کتابیں لکھیں، ان کی تفصیل درج ذیل ہے:

- ۱۔ الہامات مرزا ملک حصہ جواب حق نما ۲۔ ہنوات مرزا ۳۔ صحیفہ محبوبیہ
- ۴۔ فتح ربائی در مباحثہ قادیانی ۵۔ آفۃ اللہ ۶۔ فتح قادیانی

۷۔ عقائد مرزا  
 ۸۔ مرقع قادریانی  
 ۹۔ چیستان مرزا  
 ۱۰۔ فراؤ قادریان  
 ۱۱۔ فتح نکاح مرزا یاں  
 ۱۲۔ نکاح مرزا  
 ۱۳۔ شاہ انگستان اور مرزاۓ قادریان  
 ۱۴۔ عجائب مرزا  
 ۱۵۔ عجائب مرزا  
 ۱۶۔ قادریانی مباحثہ دکن  
 ۱۷۔ شہادت مرزا  
 ۱۸۔ نکات مرزا  
 ۱۹۔ ہندستان کے دوریفار مر ۲۰۔ محمد قادریانی  
 ۲۱۔ مراق مرزا  
 ۲۲۔ تعلیمات مرزا  
 ۲۳۔ فیصلہ مرزا  
 ۲۴۔ تفسیر نویسی کا چیلنج اور فرار ۲۵۔ علم کلام مرزا  
 ۲۶۔ بہاء اللہ اور مرزا  
 ۲۷۔ عشرہ کاملہ  
 ۲۸۔ اباظیل مرزا  
 ۲۹۔ تحفہ احمدیہ  
 ۳۰۔ مکالہ احمدیہ  
 ۳۱۔ بطش قدیر بر قادریانی تفسیر کبیر  
 ۳۲۔ ناقابل مصنف مرزا  
 ۳۳۔ رسائل اعجازیہ  
 ۳۴۔ تحفہ مرزا یاں  
 ۳۵۔ محمود مصلح مسعود  
 ۳۶۔ شائی پاکٹ بک  
 ۳۷۔ تفسیر شانی  
 ۳۸۔ تفسیر شانی  
 ۳۹۔ قادریانی نبی کی تحریر فیصلہ کن ہے یا میرا حلف؟  
 ۴۰۔ ضرورت مسیح  
 ۴۱۔ تفسیر بالائے (جلد اول)

شیخ الاسلام مولانا شانہ اللہ مرحوم کی قادریانی تحریک کے خلاف خدمات جلیلہ کا اعتراف  
 مولانا ظفر علی خان مرحوم نے درج ذیل شعر میں کیا ہے:

خدا سمجھائے اس ظالم شانہ اللہ کو جس نے  
 نہ چھوڑا قبر میں بھی قادریانیت کے بانی کو

### تفسیری خدمات

علم تفسیر سے متعلق مولانا محمد عزیز سلفی اپنے ایک مقالہ میں لکھتے ہیں:

”اسلامی علوم و فنون کی تاریخ پر جن حضرات کی نظر ہے، وہ اس حقیقت سے  
 بخوبی واقف ہیں کہ علم تفسیر اپنی عظمت شان، جلالت اور وسعت اور جامعیت  
 کے اعتبار سے تمام علوم میں متاز ہے، اس فن میں دور صحابہ سے لے کر آج

تک مختلف نقطے ہائے نگاہ کے مطابق بے شمار اہل علم نے متعدد زبانوں میں جو کتابیں لکھیں، ان کی تعداد خدابی تھی تر جانتا ہے۔

مولانا حکیم سید عبدالحی حسni اپنی کتاب ”الشقاویۃ الاسلامیۃ فی الہند“ میں لکھتے ہیں:

”ہندوستان کے علماء نے بلاشبہ اس فن (تفسیر) پر ایک اچھا خاصہ کتب خانہ تیار کر دیا ہے۔“

دور حاضر میں جن علمائے کرام کی کتب تفسیر کو خاص اہمیت حاصل ہے، ان میں سے شیخ الاسلام مولانا ابوالوفا شاء اللہ امر تری قابل ذکر ہیں۔ مولانا امر تری اپنی تفسیری خدمات کے سلسلہ میں لکھتے ہیں:

”یوں تو میری سب تصنیفات قرآن ہی کی خدمت میں ہیں، مگر خاص تفسیر نویسی سے بھی غافل نہیں رہا۔ روزانہ درس قرآن کے عادوہ پہلے میں نے ”تفسیر ثانی“ غیر مسبوق طرز پر لکھی، جو آخر چھ جلدوں میں ختم ہو کر ملک میں شائع ہو چکی ہے، اس کے تھوڑے عرصہ بعد بلکہ ساتھ ساتھ ”تفسیر القرآن بکلام الرحمن“ (عربی) لکھی، جس کی ملک میں خاص شہرت ہے، تیری تفسیر موسومہ ”بیان الفرقان علی علم البیان“ (عربی) لکھنی شروع کی، جس کا ایک حصہ سورہ بقرہ تک شائع ہو چکا ہے۔ تفسیر کے متعلق چوتھی کتاب موسومہ ”تفسیر بالرائے“ (اردو) لکھی، اس میں تفسیر بالرائے کے معنی بتا کر مروجہ تفاسیر و تراجم قرآن قادیانی، چکڑالوی، بریلوی اور شیعہ وغیرہ کی اغلاط بتلا کر ان کی اصلاح کی گئی، اس کا بھی ایک حصہ چھپ چکا ہے۔“

(اہل حدیث، امر تر ۲۲ جنوری ۱۹۳۲ء)

تفاسیر قرآن اور قرآنی علوم سے متعلق مولانا امر تری کی ۸ کتابوں کی تفصیل معلوم

ہو گئی ہے:

② تفسیر القرآن بکلام الرحمن (عربی)

① تفسیر ثانی

۱) آیات متشابهات      ۲) بیان الفرقان علی علم البیان (عربی)

۳) تفسیر بالرائے      ۴) تشریح القرآن

۵) برهان التفاسیر بجواب سلطان التفاسیر

۶) تفسیر بالرواية

تفسیر شانی

مولانا شانہ اللہ مرحوم اس تفسیر کی وجہ تالیف میں لکھتے ہیں:

”میں نے یہ تفسیر اس لیے لکھی ہے کہ اردو تفاسیر اس سے پہلے کسی قدر طویل ہیں، ان سے لوگ مستفید نہیں ہو سکے، اس لیے ایک مختصر تفسیر لکھ دی جائے، تاکہ لوگ اس سے مستفید ہو سکیں۔“ (تفسیر شانی: ۱/۳، طبع ہالٹ، ۱۹۳۳)

تفسیر کے شروع میں مولانا نے ایک جامع علمی و تحقیقی مقدمہ لکھا ہے، جس میں صاحب قرآن حضرت محمد ﷺ کی نبوت کو عقلی و فلسفی دلائل سے ثابت کیا ہے، مولانا امر تری نے ترجمہ کے ساتھ آیات کی جو تفسیر لکھی ہے، اس میں ربط آیات پر کافی توجہ کی ہے، مولانا مرحوم لکھتے ہیں:

”میرا طرز بیان پہلے اردو تفاسیر میں نہیں آیا، جس نے اختیار کیا، وہ میرے بعد غالباً دو یہ کر کیا ہے۔“

ترجمہ اور تفسیر کے بیچے مولانا شانہ اللہ مرحوم نے بہت سے قیمتی حواشی بھی لکھتے ہیں، جن میں قرآنی تعلیمات کی تشریح کی گئی ہے، آیات کے شان نزول کا بھی ذکر کیا گیا ہے۔ بہت سے طویل طویل حواشی میں مخالفین اسلام کے اعتراضات کاٹھوں دلائل سے جواب دیا گیا ہے، ان حواشی کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ ان میں جگہ جگہ سر زید احمد خان کی ”تفسیر القرآن“ پر ہونے شہت انداز میں تفصیل سے تقدیم کی گئی ہے اور ان کی پنچھینت پر گرفت کی گئی ہے اور اس کے ساتھ مرزائے قادریان کی ہنوات کا بھی جائزہ لیا گیا ہے۔

### تفسیر القرآن بکلام الرحمن

مولانا امرتري نے یہ تفسیر غربی میں لکھی، اس میں آیات کی تفسیر آیات ہی سے کی ہے، قرآن کے مختلف الفاظ و عبارات کو قرآن ہی سے حل کرنے کی کوشش کی ہے، بقول علامہ سلیمان ندوی یہ غالباً اسلام میں پہلی تفسیر ہے، جو اس اصول پر لکھی گئی ہے کہ قرآن کی تفسیر قرآن سے کی جائے۔ اس تفسیر کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ اس میں تفسیر جلالین کی طرح اختصار کو مخوذ رکھا گیا ہے۔ مولانا امرتري نے یہ تفسیر کیوں لکھی؟ اس کے متعلق مولانا تفسیر کے شروع میں لکھتے ہیں:

(ترجمہ) ”علماء نے قرآن مجید کی مختلف انداز میں تفسیریں لکھیں ہیں، بعض نے احادیث و آثار سے استفادہ کیا ہے اور کچھ حضرات نے اپنی عقلم کا سہارا لیا ہے، حالانکہ تمام حضرات اس پر متفق ہیں کہ سب سے بہتر کلام اللہ کی تفسیر خود کلام رب انبی سے کرنا ہے، چنانچہ میں نے اسی طرز کو اپنائے کی کوشش کی ہے۔“ (تفسیر القرآن بکلام الرحمن، ص: ۲، طبع اول)

### مذکورہ العلماء کی تحریک میں شرکت

۱۸۹۲ء میں مولانا شاء اللہ امرتري نے مدرسہ فیض عام کان پور سے فراغت پائی اور اس مدرسہ کے چند فارغ التحصیل طلباء کی دستار بندی کے موقع پر مولانا شبلی نعمانی اور چند دوسرے علمائے کرام نے ندوۃ العلماء کے قیام کا فیصلہ کیا۔ مولانا شبلی کے علاوہ جو علمائے کرام اس اجلاس میں حاضر تھے، ان میں چند ایک کے نام درج ذیل ہیں:

- ۱ مولانا الطیف اللہ علی گردھی
- ۲ مولانا محمد اشرف علی تھانوی
- ۳ مولانا خلیل احمد سہار پوری
- ۴ مولانا احمد حسن کان پوری
- ۵ مولانا سید محمد علی مونگیری
- ۶ مولانا شاہ سلیمان پھلواری
- ۷ مولانا شاء اللہ امرتري (جو اسی سال مدرسہ سے فارغ ہوئے تھے اور حاضر جلسہ علماء

میں عمر میں سب سے چھوٹے تھے)

مولانا شبلی نعیانی کو ندوۃ العلماء کا معتمد تعلیم اور مولانا سید محمد علی موکیری کو ناظم مقرر کیا گیا، ۱۹۱۳ء کو مولانا شبلی نعیانی نے معتمدی سے استعفی دے دیا، جس پر طلباء ندوہ نے ہڑتال کر دی کہ مولانا شبلی اپنا استعفی واپس لیں، لیکن مولانا شبلی اس پر رضا مند نہ ہوئے اور بدستور ایک رکن کی حیثیت سے خدمت کرتے رہنے کا وعدہ کیا، یہ ندوہ کی تاریخی ہڑتال تھی، جس نے سارے ملک کو اپنی طرف متوجہ کر لیا اور اس وقت ملک کے تعلیم یا فن طلقوں میں ایک زندہ اور سنجیدہ مسلسلہ بن گیا، ملک کے اخبارات نے اس ہڑتال کو ایک قوی مسلسلہ بنادیا۔

اخبار ہمدرد (دہلی)، زمیندار لاہور، مسلم گزٹ لکھنؤ اور الہلائی کلکتہ کے صفات مولانا شبلی کی حمایت اور طلباء ندوہ کی ہمدردی کے لیے وقف تھے، سب سے زیادہ جامع اور آتش ریز مقالات مولانا ابوالکلام آزاد کے تھے، جنہوں نے پورے ملک میں طوفان پا کر دیا تھا، مولانا اسید ابو الحسن علی ندوی لکھتے ہیں:

”ایسا معلوم ہوتا تھا کہ عالم اسلام کا سب سے بڑا حادثہ پیش آیا ہے اور ملت اسلامی کا عروج و ترقی ندوہ کی اصلاح پر موقوف ہے۔“

ندوہ کی ہڑتال کو ختم کرنے کے سلسلہ میں اپریل ۱۹۱۳ء کو لکھنؤ میں مجلس اصلاح ندوہ کی بنیاد پڑی، جس کی اس وقت کے بڑے بڑے مشاہیر علمائے کرام نے ممبری قبول کی، اس مجلس کے صدر مولانا سید نواب صدیق حسن خان رئیس بھوپال کے لخت جگر مولانا سید نواب علی حسن خان ناظم اور مولوی نظام الدین حسن سابق منصب دار بھوپال و حیدر آباد صدر قرار پائے، اس مجلس کی تائید میں ہندوستان کے مختلف شہروں اور قصبات میں جلسے منعقد ہوئے، آخر ندوہ کی ہڑتال کو ختم کرنے کے لیے شیخ الملک حکیم اجمیل خان میدان میں آئے اور انہوں نے دہلی میں ایک مجلس مشاورت کی دعوت دی، چنانچہ ۱۰ اگسٹ ۱۹۱۳ء کو دہلی میں شیخ الاسلام مولانا ابوالوفا شاء اللہ امر تری کی صدارت میں اسلامی کانفرنس منعقد ہوئی۔ س کانفرنس میں خواجہ غلام اشقلین، حکیم اجمیل خان، مولانا ابوالکلام آزاد، صاحبزادہ

آفتاب احمد خان، مرتضیٰ حیرت دہلوی، مولانا محمد علی سید جالب دہلوی، مولانا سید نواب علی حسن خان اور مولانا عبد الوہاب بہاری وغیرہ نے شرکت کی، اجلاس میں ندوہ کی حمایت اور مخالفت میں تقریریں ہوئیں، اپنی اپنی روئیوں میں اور تجویزیں پیش کیں، بہر حال تقریروں کے بعد ایک کمیٹی تشکیل دی گئی اور اس کمیٹی کے پردازی کام سونپا گیا کہ وہ ندوہ کے لیے ایک دستور اعلیٰ بنائے، جس میں کسی کو بلا مشورہ اپنی رائے سے کارروائی کا موقع نہ ملے، کمیٹی کے ارکان یہ تھے:

- ① مسح الملک حکیم محمد اجل خان
- ② مولانا ابوالکلام آزاد
- ③ مولانا محمد علی حسن خان
- ④ مولانا نواب علی حسن خان
- ⑤ خواجہ غلام اعلیٰ
- ⑥ مولانا شاء اللہ امر تری
- ⑦ حکیم عبدالولی خان لکھنو

دستور بنانے کا کام ہر زادہ محمد حسینی پٹپٹا نے پردازی کیا، جنہوں نے چند دنوں میں دستور بنایا کہ کمیٹی کے پردازی کیا۔

### مجلس خلافت

مولانا شاء اللہ مرحوم نے تحریک خلافت میں عملی شرکت کے ساتھ اس تحریک کو اپنی تحریروں سے بڑی تقویت پہنچائی، ۱۹۱۹ء میں بھی تحریک خلافت کا پہلا ابتدائی جلسہ لکھنو میں منعقد ہوا، جس میں سارے ملک کے اکابر اور مشاہیر جمع تھے، اس میں بھی مولانا امر تری نے شرکت کی تھی۔

### آل ائمیا اہل حدیث کا نفرنس

آل ائمیا اہل حدیث کا نفرنس تحدہ ہندوستان میں جماعت اہل حدیث کی باقاعدہ تنظیم تھی، جو ۱۹۰۶ء میں قائم ہوئی اور اس کی اولین آواز مولانا شاء اللہ امر تری نے بلند کی، کا نفرنس کا قیام صوبہ بہار کے شہر آرہ میں عمل میں آیا اور اس کے صرف دو عہدے دار منتخب کیے گئے، ایک صدر اور ایک ناظم اعلیٰ، صدر مولانا حافظ محمد غازی پوری، اور ناظم

اعلیٰ مولانا ابوالوفا شاء اللہ امر تری! آل اثیا اہل حدیث کانفرنس کو ملک میں متعارف کرنے کے لیے تین علمائے کرام پر مشتمل ایک کمیٹی تکمیل دی گئی، جس کے ارکان یہ تھے:

مولانا عبد العزیز رحیم آبادی

مولانا شاء اللہ امر تری

مولانا ابراہیم میر سیالکوٹی

چنچاچہ ان تینوں علمائے کرام نے پورے ملک کا دورہ کر کے آل اثیا اہل حدیث کانفرنس کو متعارف کرایا، مولانا امر تری تقیم ملک ۱۹۷۷ء تک آل اثیا اہل حدیث کانفرنس کے ناظم اعلیٰ رہے، تقیم ملک کے بعد آپ امر تری سرگودھا (پاکستان) تشریف لے آئے اور آل اثیا اہل حدیث کانفرنس کا شیرازہ بکھر گیا۔

### جمعیۃ العلماء کا قیام

بر صغیر کی آزادی کی جدوجہد میں ایک عرصہ دراز تک علمائے کرام بھی پیش رہے اور انگریزوں کے خلاف علماء نے علم بغاوت بلند کیا، چنچاچہ بر صغیر کی آزادی کے لیے نومبر ۱۹۱۹ء میں دہلی میں ”جمعیۃ علماء ہند“ کا قیام عمل میں آیا، اس کے قیام میں جن علمائے کرام نے دچکی لی، ان میں:

مولانا عبد الباری فرنگی محلی

مولانا احمد سعید

مولانا عبدالماجد بدایوی

مولانا آزاد بخاری

اور بہت سے علماء شامل تھے، ۲۸ دسمبر ۱۹۱۹ء کو اسلامیہ مسلم ہائی سکول امر تری میں

جمعیۃ علماء ہند کا پہلا جلسہ منعقد ہوا اور اس میں جلسہ کی صدارت مولانا عبد الباری فرنگی محلی

نے کی، شیخ الاسلام مولانا ابوالوفا شاء اللہ امر تری نے انعقاد جمعیۃ کی مختصر کیفیت بیان

فرمائی، مولانا کفایت اللہ دہلوی نے جمعیۃ کے اغراض و مقاصد کا اجمالی خلاک پیش کیا، اس

کے بعد سعیح الملک حکیم محمد اجمل خان نے تجویز پیش کی کہ اساسی اصول اور ضوابط کا مسودہ مرتب کرنے کے لیے ایک کمیٹی تشکیل دی جائے، سعیح الملک کی اس تجویز کی اکثر حضرات موجودین نے تائید کی اور پھر متفقہ طور پر اس کمیٹی کے لیے درج ذیل علماء کا انتخاب ہوا:  
مولانا ابوالوفا شاء اللہ امر تری، مولانا مفتی کفایت الدہلوی، مولانا محمد اکرم خان اور  
مولانا منیر الزمان خان۔

### ابن حمین اہل حدیث پنجاب

۱۹۲۰ء میں ابن حمین اہل حدیث پنجاب کا قیام عمل میں آیا، اس کے صدر مولانا عبد القادر قصوری اور ناظم اعلیٰ مولانا شاء اللہ امر تری منتخب ہوئے، یہ دونوں علمائے کرام پورے آٹھ سال اپنے منصب پر متمکن رہے، ۱۹۲۸ء کے انتخابات میں مولانا قاضی محمد سلیمان منصور پوری کو صدر اور مولانا عبدالجید سوہنروی کو ناظم اعلیٰ منتخب کیا گیا۔

### موقر عالم اسلامی میں نمائندگی

۱۹۲۶ء میں سلطان عبد العزیز بن عبد الرحمن آل سعود نے چاہ فتح کیا، تو انہوں نے مکہ مکظر میں موقر عالم اسلامی کے انعقاد کا اہتمام کیا، پہنچوستان میں تین جماعتوں کو اپنے نمائندے منتخب کی دعوت دی گئی:

مکہ مکظر میں موقر عالم اسلامی کے نمائندے تھے: مولانا سید سلیمان ندوی (رئیس وفد)

مولانا محمد علی جوہر مولانا شوکت علی (رئیس وفد)

مولانا شعیب قریشی مولانا شعیب قریشی

جیعیہ علمائے ہند کے پانچ نمائندے تھے:

مولانا مفتی کفایت الدہلوی (رئیس وفد)، مولانا شبیر احمد عثمانی،

مولانا احمد سعید دہلوی مولانا محمد عرفان، مولانا عبد الحیم صدیقی

آل اثڑیا اہل حدیث کانفرنس کے چار نمائندے تھے:

مولانا ابوالوفا شاناء اللہ امرتسری (رئیس وفد)  
 مولانا عبد الواحد غزنوی  
 حافظ حمید اللہ دہلوی  
 یہ پہلی موتبر عالم اسلامی تھی، جو سلطان عبد العزیز نے مکہ معظمه میں منعقد کی تھی اور اس میں (۱۳) ممالک کے ۲۷ نمائندوں نے شرکت کی تھی۔

مولانا شاناء اللہ مرحوم نے موتبر عالم اسلامی میں شرکت کے بعد موتبر کی کاونسل ۲۷ پرے اخبار اہل حدیث امرتسر میں شائع کی۔ رسالہ کا نام ”سلطان ابن سعود علی برادران اور صحابہ“ رکھا، سلطان ابن سعود نے حجاز پر قبضہ کرنے کے بعد پہلا کام یہ کیا کہ وہاں جو پختہ قبریں بنائی گئیں تھیں، ان سب کو سماڑ کر دیا، سلطان کے اس اقدام سے ہندوستان میں علی برادران (مولانا شوکت علی، مولانا محمد علی) نے بڑا شور چیلیا اور سلطان ابن سعود کے خلاف ایک مجاز قائم کر دیا، وہ مخالفت میں تقریبیں بھی کرتے تھے اور مولانا محمد علی اپنے اخبار ہمدرد میں مضاف میں بھی لکھتے تھے، دوسری طرف مولانا ظفر علی خان سلطان ابن سعود کی حمایت میں سامنے آئے، انہوں نے ہندوستان کے مختلف شہروں میں سلطان کی حمایت میں تقریبیوں کا سلسلہ شروع کیا اور اپنے اخبار زمیندار میں بے شمار مقالات لکھے اور مولانا محمد علی کے اعتراضات کو چھوٹنی کر کے رکھ دیا، اس کے بعد سلطان ابن سعود نے مکہ معظمه میں موتبر کا اجلاس طلب کیا، جس میں سلطان ابن سعود نے اعلان کیا کہ پختہ قبروں کا جواز کتاب و منت سے ثابت کیا جائے، تو میں ان کو دوبارہ بنوادوں گا، لیکن کوئی بھی اس کا جواز پیش نہ کر سکا، مولانا امرتسری کا یہ رسالہ ۱۹۲۶ء میں ۲۲ صفحات پر امرتسر سے شائع ہوا۔

### مسلم لیگ

۱۹۱۹ء میں امرتسر میں جیانوالہ باغ میں ہندو، بکھر اور مسلمانوں کا ایک مشترکہ جلسہ عالم ہوا۔ جس میں ہزاروں افراد نے شرکت کی، اس جلسہ پر انگریزی حکومت نے گولیوں کی بوچھاڑ کر دی، جس میں سینکڑوں بے گناہ آدمی مارے گئے، حکومت کے اس اقدام کے خلاف امرتسر میں کانگریس اور مسلم لیگ کے اجلاس منعقد ہوئے، مسلم لیگ کے اجلاس کی

صدر اسکے حکم میں جمل خان نے کی اور صدر مجلس استقبالیہ شیخ الاسلام مولانا ابوالوفا شاہ اللہ امرتسری تھے، آپ نے ایک بصیرت افروز خطبہ ارشاد فرمایا، یہ خطبہ اہل حدیث، امرتسری (جنوری ۱۹۲۰ء) میں شائع ہوا۔

### اعتراف عظمت

شیخ الاسلام مولانا شانہ اللہ امرتسری اپنے دور کے جلیل القدر عالم تھے، ان کے علمی تبحر، ذوق مطالعہ، وسعت معلومات اور انکی علمی و دینی اور قومی و ملکی خدمات کا اعتراف بر صفیر (پاک و ہند) کے نامور علماء والل قلم نے کیا ہے۔

علامہ سید سلیمان ندوی لکھتے ہیں:

”مولانا شانہ اللہ ہندوستان کے مشاہیر علماء میں سے تھے، فن مناظرہ کے امام تھے، خوش بیان مقرر تھے، متعدد تصانیف کے مصنف تھے، نہ بے اہل حدیث تھے اور اخبار اہل حدیث کے ایڈیٹر تھے۔ اسلام اور پیغمبر اسلام کے خلاف جن نے بھی زبان کھوئی اور قلم اٹھایا، اس کے حملے کو روکنے کے لیے ان کا قلم شمشیر بے نیاز ہوتا تھا اور اسی مجاہد انہی خدمت میں انہوں نے عمر برکر دی۔“

(یاد رفتگان، ص: ۳۲۹، ۳۲۰)

شیخ الحدیث مولانا محمد اسماعیل سلفی لکھتے ہیں:

”حضرت مولانا شانہ اللہ صاحب مرحوم انسیوسیں صدی کے اواخر میں پیدا ہوئے، مرحوم کو تمام فنون پر کافی عبور تھا اور بوقت ضرورت ان سے استفادہ فرماتے تھے، مناظرہ کے ساتھ خوش بیان مقرر تھے، مرحوم نے اسلام کی جو خدمات کی ہیں، وہ میرے سامنے ہیں۔ اور مسلک اہل حدیث کے لیے جو قربانیاں دی ہیں، وہ میری نظر میں ہیں۔ اللہ تعالیٰ مرحوم کو جنت فردوس میں جملہ دے۔“ (حیات شانی، ص: ۱۱)

مورخ اہل حدیث مولانا اکٹھ بھٹی لکھتے ہیں:

”مولانا شاء اللہ مرحوم کی خدمات کا سلسلہ بہت وسیع ہے، تصنیف و تالیف، وعظ و تقریب اور مناظروں اور مباحثوں کے ذریعے انہوں نے اسلام کی جو اشاعت کی اور مسلک اہل حدیث کو جس انداز سے نکھار کر پیش کیا، اس میں ان کے زمانے کا کوئی حریف نہ تھا، آئندہ بھی ان کے پائے کا عالم پیدا نہیں ہو سکے گا، کیونکہ جس دور میں وہ پیدا ہوئے تھے، وہ دور ختم ہو چکا ہے، نہ اب وہ دور آئے گا، نہ اس قسم کے مباحث ظہور میں آئیں گے اور نہ اس قابلیت کے عالم پیدا ہوں گے۔“ (میاں فضل حق اور ان کی خدمات، ص: ۲۲۳)

علامہ احسان اللہ ظہیر نامی اکثر تھے کہ مولانا امر تری اعاظم رجال میں سے تھے۔

### حالات زندگی

مولانا شاء اللہ ۱۸۶۸ء بھرطابق ۱۲۸۷ھ کو امر تری میں پیدا ہوئے تعلیم کا آغاز مولانا احمد اللہ رئیس امر تری کے مدرسہ تائید الاسلام سے کیا، اسکے بعد آپ نے استاد پنجاب حافظ عبد المنان محدث وزیر آبادی، مولانا محمود الحسن دیوبندی، شیخ الکل مولانا سید محمد نذیر حسین محدث دہلوی اور مولانا احمد حسن کان پوری سے مختلف علوم اسلامیہ میں اکتساب فیض کیا، فراغت تعلیم کے بعد کچھ عرصہ تدریس کا سلسلہ جاری رکھا، پھر تصنیف و تالیف میں مشغول ہوئے، نومبر ۱۹۰۳ء میں ہفت روزہ اخبار ”اہل حدیث“ جاری کیا، جو مسلسل ۲۲ سال تک دین اسلام اور کتاب و سنت کی اشاعت میں مصروف رہا، آپ ایک کامیاب مناظر اور مصنف تھے، تقریباً ایک سو اسی (۱۸۰) کے قریب چھوٹی بڑی کتابیں تفسیر، حدیث، فقہ، تاریخ اور ادیان باطلہ کی تردید میں لکھیں۔ ۱۱ اگست ۱۹۲۷ء کو پاکستان معرض وجود میں آیا اور آپ امر تری سے ہجرت کر کے پاکستان تشریف لائے اور سرگودھا میں رہائش اختیار کی، جہاں آپ نے ۱۵ مارچ ۱۹۳۸ء بھرطابق ۱۳۲۷ھ کو ۸۰ سال کی عمر میں رحلت فرمائی۔ انا للہ وانا الیہ راجعون۔ مولانا نور حسین گھر جا گئی نے آپ کی وفات پر ایک نظم لکھی تھی، جس کے چند اشعار درج ذیل ہیں:

خدا کا نیک بندہ جب کوئی دنیا سے جاتا ہے  
 زمین و آسمان تو کیا عرش بھی کانپ جاتا ہے  
 وہ عالم تھا ، مجاہد تھا ، محدث تھا زمانے کا  
 مناظر تھا، مجاہد تھا، وہ سب عالموں میں اعلم تھا  
 غرض وہ قوم اپنی میں سے سالار اعظم تھا  
 زبان عربی و اردو میں ہیں چار تفسیریں  
 خزینہ علم و حکمت کا ، گل و گلزار تفسیریں  
 مفسر تھا کلام اللہ کا وہ محبوب سجانی  
 وہ اپنے دور کا رازی و اہن تیسیہ ثانی  
 وہ اپنا فرض پورا کر چکا تھا بحر ہستی میں  
 بالآخر سو گیا آکر وہ سرگودھا کی بستی میں



## دیباچہ

آج کل علم حدیث پر مختلف عنوانات سے جتنے اعتراض ہو رہے ہیں، سابق زمانہ میں شاید نہ تھے۔ ان اعتراضات کو دیکھ کر علمائے حدیث کا فرض ہے کہ سب کام چھوڑ چھاڑ کر ادھر متوجہ ہو جائیں، پھر جو کچھ کسی کی سمجھ میں آئے، خدا داد قابلیت سے مدافعت کریں۔

ایک گاؤں یا قصبه پر مخالف حملہ آور ہوں، تو اس مقام کے لوگوں کا کیا فرض ہونا چاہئے؟ یہی کہ جو جس سے ہو سکے، مدافعت میں انہوں کھڑا ہو، دہلی کے امراء کی طرح نہ کرے کہ نادر شاہ تو حملہ کرتے ہوئے دہلی کے قریب پہنچ جائے، مگر امراء دہلی تاش اور شترنج میں یہی کہتے رہیں:

”ہنوز دہلی دور است“ ①

یا مثلاً مشترکہ جدی مکان پر حملہ ہو، تو ورناء کے لئے کس قدر قابل شرم غفلت کا مقام ہے کہ وہ اس بات پر جھکڑیں کر اس مکان کی مشرقی جانب میں لوں گایا مغربی جانب تجھے دوں گا، یا سارے مکان کا مالک میں ہوں وغیرہ۔

علم حدیث پر کتنی قسم کے حملے ہیں؟ غور سے سینے:

① مذکورین حدیث کی طرف سے، جن کو نیچری یا چکڑالوی یا بالفاظ دیگر ”معقق پارٹی“ کہا جاتا ہے۔

② مذکورین حدیث کی طرف سے، جو حدیث کو اقوال کے ماتحت کرنے کے عادی ہیں۔

③ مبتدیین کی طرف سے، جو حدیث بلکہ قرآن کو بھی رسوم مرتبہ کے ماتحت کرتے ہیں۔

چوچا وہ فریق جس کی طرف نے لمیک کتاب "هفووات المسلمين" حیدر آباد کن سے شائع ہوئی ہے۔ ان سب قسم کے جملوں کی اطلاعات دفتر "الحدیث" میں پہنچتی رہتی ہیں اور حسب توفیق جواب بھی دیئے جاتے ہیں اور دیئے جائیں گے۔ بحوالہ وقوفہ۔ اس مؤخر الذکر کتاب کے مصنف نے بڑی پرده پوشی سے علم حدیث پر یوں جملہ کیا ہے کہ چند احادیث کا انتخاب کر کے ان کی ایک سلسلہ بد نہ صورت میں دکھا کر ناظرین کو علم حدیث سے بدگمان کیا ہے۔

گذشتہ زمانہ میں آریہ مصنفوں میں سے مشہور اور منہ زور مصنف پنڈت لیکھ رام آریہ مسافر گزرا ہے۔ اس کی یہ عادت تھی کہ آیات قرآنیہ کے معانی کی ایک ایسی سلسلہ دکھایا کرتا، جس کے دیکھنے سے ناظرین کو قرآن مجید کی شکل ایک بھی نک صورت میں دکھائی دیتی، مثلاً اس نے ایک مضمون لکھا ہے، جس کی سرخی رکھی تھی:

”محمد صاحب کو آخری وقت میں خدا بننے کا شوق ہوا!“

اس پر بہت سی آیات کو بطور دلائل کے پیش کیا، جن میں سے ایک یہ ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَاهِيْعُونَكَ إِنَّمَا يُبَاهِيْعُونَ اللَّهَ ۚ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيْهِمْ﴾

”لبے نبی! جو لوگ آپ کے ساتھ بیعت کرتے ہیں، وہ اللہ کے ساتھ بیعت کرتے ہیں، بیعت کے وقت ان کے ہاتھوں کے اوپر اللہ کا ہاتھ ہوتا ہے۔“

اس آیت اور اس جیسی دیگر کئی آیات سے اپنے دعوے پر ثبوت پیش کیا، جو ناواقفوں کی نگاہ میں ممکن ہے کچھ وزن رکھتا ہو، لیکن داناوں کے نزدیک یہ واقعہ مشہور مصروفہ کا مصدقہ ہے۔

• تو آشناع حقیقت نبی خطا ابغاست •

① الفتن: ۱۰

• تحسین حقیقت سے واقفیت نہیں، غلطی تو سیکھ پر ہے۔

مصنف رسالہ "هفوایت المسلمين" کا یہی طریق ہے، مگر آپ نے مومنا نہ (نہ مکرانہ) حیثیت سے یوں حملہ کیا ہے کہ چند روایات صحیح غلط نقل کی ہیں، جن کی بابت آپ نے یوں اظہار کیا ہے، جس کو ہم دو فقروں میں نقل کرتے ہیں:-

① "ذیہا میں کوئی آسمانی وغیرہ آسمانی مذہب ہم کو ایسا نہیں معلوم ہوتا ہے کہ جس کے کسی فرد کے نزدیک اپنے بانی مذہب کی توجیہ جائز ہو۔"

② "لیکن فرقہ اہل سنت و جماعت کے بعض اسلاف ایسے خوش فہم تھے کہ انہوں نے بغیر خوض و تحقیق پیغمبر ﷺ کی توہین کو صحیح و موثق سمجھ کر اپنی اپنی جام و موطا و مسانید و سنن وغیرہم میں درج کر لیا۔ چنانچہ نمونہ کے طور پر چند طالب کی احادیث مختلف کتب سے اس باب میں درج کرتے ہیں" (ص: ۳)

### اہم حدیث

① فقرہ نمبر اول تو اصولاً قابل تسلیم ہے، مگر کسی واقعہ کا موجب توجیہ ہونا یا نہ ہونا، کسی قاعدہ کا محتاج ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ایک ہی واقعہ ہے، ایک فریق اس کو قابل توجیہ جانتا ہے، دوسرا اس کو قابل عزت سمجھتا ہے، مثلاً کسی پیشوائے مذہب کا برهنہ جسم صرف لگوٹی باندھ کر بیٹھنا، اہل اسلام کے نزدیک تو معیوب ہے، مگر ہندوؤں، آریوں اور جینیوں وغیرہ کے نزدیک معیوب نہیں، بلکہ حسن ہے، اس لئے تحسین اور توجیہ کا جب تک اصول متفقہ مسلمہ فریقین نہ ہو، کسی واقعہ کی ثابت کی جانب رائے قائم کرنا صحیح نہ ہو گا۔

② شکر ہے کہ اس وقت ہمارا خطاب ایک ایسے صاحب سے ہے، جن کے نزدیک قرآن مجید کی تعلیم سب سے بہترین اصول ہے۔ لہذا ہم ان پیش کردہ واقعات کے جواب میں اگر قرآنی اصول پیش کریں، تو غالباً ( غالباً کیا یقیناً) انھیں بھی تسلیم ہو گا۔

فقرہ نمبر دوم میں انہوں نے خاص کر علماء سنت و جماعت کو مطعون کیا ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے آپ شیعہ (امامیہ) مذہب کے معتقد ہیں اور شیعہ کو اس عیب سے آلوہ نہیں جانتے، اس لئے ہم ایک دو مثالیں شیعہ کی معتبر کتب سے پیش کرتے ہیں، جن سے ثابت

ہو گا کہ شیعہ اپنے بزرگوں کی نسبت کہاں تک تو ہیں یا تحسین کے قاتل ہیں۔  
شیعہ کی معتر کتاب ”کافی“ کی فروع میں لکھا ہے:

① عن أبي عبد الله قال: ”النظر إلى عورة من ليس بمسلم مثل نظرك إلى عورة الحمار.“ (کتاب التحمل: ص: ۶۱۔ مطبوعہ کشوری)  
”امام جعفر صادق نے فرمایا کہ غیر مسلم (مرد یا عورت) کی نکیز کو دیکھنا، ایسا ہے جیسے گدھے کے نکیز کو دیکھنا، (گناہ نہیں)۔“

کیا مصنف موصوف اس روایت کو امام جعفر صادق کی شان کے مطابق صحیح جانتے ہیں؟  
② اسی طرح امام ابو جعفر محمد بن علی کی بابت لکھا ہے:

”إن أبا جعفر كان يقول من كان يو من بالله واليوم الآخر فلا يدخل الحمام إلا بمئزر قال فدخل ذات يوم الحمام فتنور فلما أن أطبقت النورة على بدنـه ألقى المئزر فقال له مولى له بأبي أنت وأمي إنك لتوصينا بالمئزر ولزومه وقد أقيمت عن نفسك فقال أما علمت أن النورـة قد أطبقت العورة“

(فروع کافی، کتاب التحمل۔ کشوری: ص: ۶۱)

”ابو جعفر فرمایا کرتے تھے: جو کوئی حمام میں جائے، وہ تہبند ضرور باندھ لیا کرے۔ ایک روز حضرت مسیح خود حمام میں داخل ہوئے اور بدن کے بال اڑانے کے لیے سارے بدن پر ”نورہ“ (گندھک اور ہرثاں سے مرکب) ملا۔ جب ”نورہ“ سارے بدن پر مل چکے، تو تہبند اتار کر پھینک دیا، اُن کے خادم نے عرض کی: حضرت آپ ہم کو تو تہبند باندھنے کا ضروری حکم فرمایا کرتے ہیں اور خود تہبند کو اتار کر پھینک دیا ہے، فرمایا: تو نہیں جانتا کہ میں نے سارے بدن پر ”نورہ“ مل لیا ہے۔“

① الفروع من الكافی: ۴/۱۰۱

② الفروع من الكافی: ۴/۱۰۲، کتاب الزی والتحمل۔

کیا قابل مصنف "ہفوٹ" بھی ایسی روایت کے نہیں اور اخلاقی حیثیت سے قائل ہیں کہ بدن پر "نورہ" ملنے سے آدمی چار جامہ (بالکل برهنہ) ہو کر دوسرے لوگوں کے سامنے بیٹھ سکتا ہے؟ اگر مصنف موصوف اس کی صحت کے قائل ہیں، تو ان سے صرف یہی سوال ہو گا کہ "نورہ" تو بالوں کی جگہ پر ملا جاتا ہے، عضو مخصوص مستطیل پر تو نہ بال ہوں گے، نہ "نورہ" لگا ہو گا، پھر اس کو کیوں نہ گا کیا؟

حضرات ناظرین! یہ نمونہ ہم نے تو اس لئے پیش کیا ہے کہ قابل مصنف نے غریب المسئلہ پر تو میں بزرگان کا لزام لگایا ہے، جو ابھی زیر تحقیق ہے اور شیعہ کو اس سے بری کیا ہے، جس کی دو مثالیں پیش ہیں، تاکہ مقابلہ میں بات پر کھنے کا موقع ملے۔

تحصیں تعمیر اس بت کی جو ہے میری خطا لگتی  
مسلمانو! ذرہ انصاف سے کہیو خدا لگتی



## باب اول:

## عورتوں سے محبت

اس کتاب کے باب اول میں پہلی سرفی یہ لکھی ہے ”بہتان در رغبت رسول بہ نہاء“ اس عنوان کے نیچے کتاب ”نسائی“ سے حدیث لائے ہیں۔ جس میں ذکر ہے کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

”مجھے دنیا میں عورتیں اور خوشبو پسند ہے۔“

اس حدیث پر مصنف نے یوں نوٹ لکھا ہے:

”مسلمانوں کو کسی کہیا پرست (عورت پرست) نے یہ عبارت دی اور انہوں نے اس زل (گپ) کو حدیث سمجھ لیا، ویکھیے رسول کی شان یہ ہے کہ وہ معرفت الٰہی اور ہدایت خلق اور اجرائے احکام خدا میں زیادہ خوش ہو، نہ کہ عورتوں اور اس کے لوازم خوشبو سے۔ معاذ اللہ“ (ص: ۳)

## اہم حدیث

اس سے پہلے ہم بتا چکے ہیں کہ مصنف چونکہ مسلمان ہے، قرآن مجید کو صحیح معیار جاتا ہے، اس لئے ہم ہر ایک سوال کا جواب قرآنی اصول ہی سے دیں گے، پس اس سوال کے جواب میں قرآن مجید کی آیت موصوفہ ذیل پیش کرتے ہیں، ارشاد ہے:

۱) رسول کریم ﷺ پر عورتوں میں رغبت رکھنے کا بہتان۔

۲) سنن النسائي، کتاب عشرۃ النساء، باب حب النساء، رقم الحدیث (۳۹۳۹)، مسند أحمد: ۱۲۸/۳، المستدرک: ۱۷۴۱۲، سنن البیهقی: ۷۸/۷

اس حدیث کو امام حامی اور ذہبی نے ”صحیح“ اور حافظ عراقی و ابن حجر نے ”جید و حسن“ اور علامہ البانی نے ”حسن صحیح“ قرار دیا ہے۔ (التلخیص العجیب ۱۱۶/۳، فیض القدیر: ۳۷۰/۳)

﴿ وَ مِنْ أَيْتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَ جَعَلَ بَيْنَكُمْ مُوَدَّةً وَ رَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾۔ (ب ۲۱ ع ۶)

”خدا کی قدرت کے نشانوں میں سے ایک نشان یہ بھی ہے کہ اس نے تمہاری نسل سے تمہارے لیے بیویاں پیدا کیں، تاکہ تم ان کے ساتھ سکون اور آرام حاصل کرو، اور تمہارے (زمین کے) درمیان محبت اور الفت پیدا کی، بے شک اس واقعہ میں قدرت کے کئی ایک نشان ہیں اُس قوم کے لئے جو فکر کرتے ہیں۔“  
یہ آیت اصولاً بتارہی ہے کہ بیوی خاوند میں محبت کا پیدا کرنا ایک قدرتی فعل ہے بلکہ قدرت کا مقصد یہی ہے کہ میاں بیوی محبت بلکہ عشق سے رہیں، تاکہ جو غرض ان کے باہمی تعلق سے قدرت کو مقصود ہے، وہ حاصل ہو، یعنی خاوند کا بیوی کی طرف اور بیوی کا خاوند کی طرف میلان رہے، تاکہ تولید اولاد (اولاد پیدا کرنا) اور بندش زنا ہو سکے۔ پیغمبر ﷺ بھی چونکہ بشر تھے، بیوی پچے رکھتے تھے، بلکہ کل انبیاء ﷺ بھی ازواج اور اولاد رکھتے تھے چنانچہ ارشاد ہے:

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ وَ جَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَ ذُرِّيَّةً ﴾۔

(ب ۱۲ ع ۱۳)

”ہم نے تمہے سے پہلے رسول مجھے اور ان کے لئے بیویاں اور اولاد بھی بنائی۔“

یہ آیت بصرافت بتارہی ہے کہ حضرات انبیاء ﷺ کا صاحب ازواج اور صاحب اولاد ہونا ایک قدرتی فعل ہے۔ اس قسم کی بہت سی آیات ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ بیوی خاوند کا تعلق ایک قدرتی فعل پرمنی ہے اور ظاہر ہے کہ جتنا تعلق احسن ہو گا، اتنا ہی نشان قدرت کے موافق ہو گا۔ جب یہ فعل قدرتی اور نشان قدرت کے موافق ہے اور انبیاء

سابقین صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ اس کی مثال ہیں، تو پھر شانِ نبوت کے برخلاف اس میں کیا ہوا؟

مصنف نے خدا جانے یہ کیا کہہ دیا:

”رسول کی شان یہ ہے کہ وہ معرفت الٰہی وغیرہ میں زیادہ خوش ہوں، نہ کہ عورتوں اور خوبیوں سے۔“

اے جناب! زیادہ اور کم کی تجدید کرنا تو آپ کا اپنا اختیار ہے۔ حدیث کا مضمون تو صرف اتنا ہے کہ دنیا کی چیزوں میں سے مجھ کو یہ پسند ہیں۔ ہدایت خلق اور معرفت وغیرہ دُنیاوی اشیاء میں سے نہیں۔ اس لئے ان میں یہ نسبت بھی ملحوظ نہیں، بلکہ یہ قسم اور ہے اور وہ اور ہے۔

### روزہ میں بوسہ لینا

تعجب ہے مصنف نے ایک روایت نقل کی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ بحالت صوم بھی اپنی بیوی حضرت عائشہ صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ کا بوسہ لیا کرتے تھے۔<sup>۱</sup> اس پر اعتراض کرتے ہیں اور کیسے کمزور لفظوں میں اعتراض کرتے ہیں:

”اگر چہ بحالت صوم بوسہ زنان (عورتوں) حرام نہیں، لیکن مکروہ ضرور ہے۔“ (ص: ۲)

### الحمدلیل

”لیکن“ سے پہلا حصہ تو صاف ہے اور بعد کا حصہ یعنی ”مکروہ ہونا“، یہ جناب مصنف کا شرعی فتویٰ ہے، تو اس کا ثبوت دینا ان پر فرض ہے۔ اگر طبعی کراہت ہے، تو شرعیات میں بھوئے نارزد،<sup>۲</sup> ہاں یہ خوب کہا:

”(بوسہ لینے میں رسول کا) جب دل پر اختیار نہ رہا، تو مرفوع القلم ہو گئے، تو

۱ سنن أبي داود، کتاب الصيام، باب القبلة للصائم، رقم الحدیث (۲۳۸۳)، مسند أحمد: ۳۹۷۶، ابن حزیمۃ: ۲۴۵/۳، ابن حبان: ۳۱۰/۸۔

۲ حدیث کو امام ابن خزیمۃ، ابن حبان اور علامہ البانی صلی اللہ علیہ وس علیہ الرحمۃ الرحمیۃ نے ”صحیح“ قرار دیا ہے۔ (ابو راء

الغیلی: ۸۲۱/۴، السلسلة الصحيحة: ۱/ (۴۳۰) (۲۱۹)

۳ تو شرعی امور میں اس کو ذکر کرنا ایسا ہی ہے جیسا آگ کی ندیا میں کو دنا

اس صورت میں مفترض الطاعة نہ رہے، پس ﴿أَطِيعُوا الرَّسُولَ﴾  
برخواست، پناہ بخدا۔

مفترض الطاعة (جس کی مذہبی احکام میں اطاعت فرض ہو) کے لئے ہمارے  
زدیک اتنا ہی ضروری ہے کہ خود بے فرمانِ الہی نہ ہو۔ ہاں شیعہ کے زدیک ایک ضروری  
شرط اور بھی ہے، وہ بھی غالباً آپ کو یاد ہو گی:

قال أبو عبد الله۔ عليه السلام: ”أَيُّ إِمَامٍ لَا يَعْلَمُ مَا يَصْبِيَهُ وَإِلَى مَا  
يَصِيرُ فَلِيُّسْ ذَلِكَ حِجَّةُ اللَّهِ عَلَى خَلْقِهِ“ (أصول کافی: ۱۵۸/۱)

”امام جعفر صادق کہتے ہیں: ”جو امام وقت اپنی آئینہ مصیبت نہ جانتا ہو اور یہ  
بھی نہ جانتا ہو کہ اس کا انجام کیا ہو گا، وہ حجۃ اللہ (مفترض الطاعة) نہیں۔“

اس اصول کے مطابق بتائیے، امام حسین جو کوئیوں کی دعوت پر مکہ معظمہ سے نکلے  
تھے، ان کو معلوم تھا کہ ہم کر بلا میں گھیر لیے جائیں گے؟ جواب لکھتے ہوئے اپنے ایمان  
اور ضمیر سے شہادت پوچھیے گا، حاضر جواب دینا مدنظر نہ رکھیے گا۔ پس مصنف کے جملہ  
اعتراضات و ازدہ کا جواب آیت موصوفہ سے حاصل ہو گیا۔

### شہد والا واقعہ:

صفہ ۵ پر مصنف نے بخاری کی حدیث اور حنفی نقل کی ہے، جس میں ذکر ہے کہ  
حضرت عائشہ اور حفصہ رض نے آنحضرت صلی اللہ علیہ و آله و سلم کو کہا کہ آپ کے منہ سے موم کی بوآتی  
ہے۔ اس پر آنحضرت صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے شہد کا پینا اپنے نفس پر حرام کر لیا، تو آیت قرآنی اُتری:

﴿إِن تَوْبَا إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَفَتْ قُلُوبُكُمَا﴾۔ (ب ۲۸ ع ۱۹)

① النساء: ۵۹ (رسول کی اطاعت کرو)، یہ حکم ختم ہوا!

② التحریم: ۴ (صحیح البخاری، کتاب الایمان والندور، باب إذا حرم طعاماً، رقم الحدیث ۶۲۱۳)، صحیح مسلم، کتاب الطلاق، باب وجوب الكفارة على من حرم امرأته و لم ينبو الطلاق، رقم الحدیث ۱۴۷۴).

”اے عائشہ اور حفصہ یعنی اگر تم خدا کے سامنے توبہ کرو تو تم کو مناسب ہے کیونکہ تمہارے دل بگز گئے ہیں۔“

اس روایت پر مصنف نے تین اعتراض کیے ہیں، جن کے الفاظ یہ ہیں:

◆ رسول اللہ کی یہ شان کہ جس بی بی کا دل خدا سے پھر گیا ہو، اس پر رسول اللہ فریفۃ ہوں!

◆ جو بی بی خدا سے مخفف ہو، وہ ان کی زوجیت میں رہ جائے۔ ایسا ہر گز نہیں ہو سکتا!

◆ رسول اللہ پر ازواج کی یہ زیادتیاں کہ کئی کئی دن تک آپ غم و غصہ میں بیٹلا رہیں، یعنی کاہر رسالت سے معطل رہیں، ان ہفوات کو عقلی اسلامی ہرگز قبول نہیں کرتی،“ (ص: ۵)

### الہادیث

ہم پہلے نمبر میں ہی لکھ آئے ہیں کہ ہمارے اور مصنف بلکہ جملہ مسلمانوں کے نزدیک معیار صداقت قرآن مجید ہے، اس لئے اسی (کتاب اللہ) سے ہم فیصلہ کراتے ہیں، کچھ ٹک نہیں کہ سورہ تحریم میں اس قصہ کا ذکر ملتا ہے، جس کو ان لفظوں سے شروع کیا ہے :

﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمَ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكَ تَبَتَّغُ فِي مَرَضَاتِ

أَزْوَاجَ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾۔ (ب: ۲۸ ع: ۱۹)

”اے نبی! جو چیز اللہ نے حیرے لئے حلال کی ہے، تو اس کو حرام کیوں کرتا ہے اپنی بیویوں کی رضا جوئی کرتا ہے اور اللہ بہت بخشنے والا، نہایت رحم والا ہے۔“ اس آیت سے پہلے ازواج مطہرات کا ذکر ہے، ان میں سے دو کو خاص کر مخاطب کر کے فرمایا:

﴿إِنْ تَتُوبَا إِلَى اللَّهِ﴾

قرآن مجید کی اس آیت سے اتنا تو صاف ثابت ہوا کہ یہ دونوں بیویاں آنحضرت ﷺ کی ازواج تھیں، پھر کیا یہ الزام حدیث پر ہے یا قرآن پر؟ جس نے ایسی

دو عورتوں کو آنحضرت ﷺ کی ازواج میں شمار کیا اور حکم نہ دیا کہ ان کو طلاق دے دو، ایک لائق مصنف کا فرض ہے کہ کہتے ہوئے یہ تو خیال کرے کہ میرا اعتراض مشترک کتاب پر بھی تو وارد نہیں ہوگا۔

اب تینوں سوالوں کے مفصل جوابات سنئے:

۱) رسول ﷺ کا دل پہلے سے فریفہ تھا اور بیویوں سے غلطی بعد میں ہوئی، زمانہ ایک نہیں۔ جب غلطی ہوئی تو خدائی تسبیہ وارد ہونے پر وہ تائب ہوئیں لہذا ملال نبوی بھی جاتا رہا۔

۲) ایسا ہوتا تو قرآن مجید میں ان کو طلاق دینے کا صاف لفظوں میں حکم ہوتا یا کتب حدیث یا کتب تواریخ میں ملتا کہ آنحضرت نے عائشہ اور حفصہ رضی اللہ عنہما کو طلاق دے دی تھی۔ جب نہ قرآن میں حکم ہے، نہ کتب تاریخ میں واقعہ ملتا ہے، تو اب اعتراض کس پر؟ خدا پر یا نبی پر؟

۳) بیوی خاوند کے تعلقات بحیثیت بیوی ہونے کے اور ہیں اور بحیثیت امتی ہونے کے اور۔ بحیثیت امتی ہونے کے امت نبی کی حکوم ہے، نہ صرف حکوم بلکہ یہاں تک حکم ہے:

﴿لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ﴾۔ (ب ۲۶ ع ۱۳)

”نبی کی آواز سے اوپر آواز نہ کالا۔“

مگر بیوی ہونے کی حیثیت میں ارشاد ہے:

﴿وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾۔ (ب ۲۲ ع ۱۲)

”جیسے خاوندوں کے بیویوں پر حقوق ہیں، اسی طرح بیویوں کے خاوندوں پر حقوق ہیں۔“

بس جس طرح ایک انتی کی بیوی اپنا حق خاوند سے مانگ سکتی ہے، پیغمبر کی بیوی بھی طلب کر سکتی ہے۔ اس میں کوئی حرج نہیں۔ رہا یہ لفظ کہ اتنی زیاد تباہ کرتی تھیں کہ آنحضرت ﷺ دن بھر غصے میں رہتے۔ جس کو مصنف نے اور ترقی دی ہے کہ ”کار رسالت سے معطل ہو جاتے“

یہ سب غلط نہیں ہے۔ اصل بات یہ ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب کی اپنی بیوی نے کسی کام میں دھل دیا، تو حضرت مسیح نے اس پر خلائق کا اظہار کیا۔ بیوی نے بطور جواب مبالغہ سے کہا کہ تو میرے اتنا بولنے پر خفا ہوتا ہے، تیری بیٹی (حفصہ زوج النبی) ① تو اتنا سوال جواب کرتی ہے کہ آنحضرت ﷺ سارا دون غم و غصہ میں رہتے ہیں ②۔ اس سے مراد مبارکہ آنحضرت ﷺ ازدواج کے سوال جواب اور دھل دہی سے بہت تنگ ہو کر بھی اس کو دھل دہی سے منع نہیں فرماتے اور تو میری ذرا سی بات پر اتنا گبڑا گیا۔  
یہ تو وہی بات ہوئی کہ

ہم آہ بھی کرتے ہیں تو ہو جاتے ہیں رسا۔  
وہ قتل بھی کرتے ہیں تو چرچا نہیں ہوتا  
بھلا اگر واقعی سارا دون آنحضرت ﷺ غم و غصہ میں رہا کرتے، تو حضرت عمر بن الخطاب کو بھی اس کا علم ہوتا، کیونکہ حضرت عمر بن الخطاب تو دربار رسالت کے خاص مصاہبوں میں سے تھے۔  
معلوم ہوا کہ بیوی نے اپنا جواب (ڈینس) بہت مبالغہ سے دیا ہے۔ پس اس کا نتیجہ خود دہی کا فور ہو گیا، یعنی نہ سارا دون غصہ رہتا، نہ کاہ رسالت سے معطل ہوتے، نہ آپ

① حضرت حفصہ بنتی بنی پاک ﷺ کی بیوی۔

② صحیح البخاری، کتاب المظالم، باب الغرفة والعلیة المشرفة فی السطوح وغیرها، رقم ۲۳۳۶، صحیح مسلم: کتاب الطلاق، باب فی الإلقاء واعتزال النساء، رقم ۴۱۷۹ (۴۱۷۹) ولفظہ: ”....فَنَفَضَبْتُ يَوْمًا عَلَى امْرَاتِي فَإِذَا هِيَ تَرَاجَعَنِي فَأَنْكَرْتُ أَنَّهُ تَرَاجَعَنِي، فَقَالَتْ: مَا تَنْكِرُ أَنَّهُ تَرَاجَعَكُ؟ فَوَاللَّهِ إِنَّ أَزْوَاجَ النَّبِيِّ لَيَرَاجِعُنَّهُ وَتَهْجُرُهُ إِحْدَاهُنَّ إِلَيْهِ اللَّيلِ....“

کا مزاج اتنا غصیلہ تھا کہ یہوی کی معمولی سی تکرار پر سارا دن مغموم اور مغضوب رہیں۔ غور

سے پڑھیے: ﴿إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾۔ (ب ۲۹)

### جونیہ سے نکاح

کتاب "ہفووات" کے مصنف نے ص ۶۷ پر دوخت دل آزار عنوان لکھے ہیں، جو دراصل ایک ہی واقعہ سے متعلق ہیں، ایک عنوان رکھا ہے:

”طلی مہ جینیں“<sup>③</sup>، دوسرا ”اقدام زنا بجونیہ“<sup>③</sup>۔

مصنف چاہے کتنا ہی اپنا اخلاق ظاہر کرے۔ مگر ان عنوانوں کے ماتحت اس نے جس قدر دل آزاری کی ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس نے احادیث کے سمجھنے میں ذرہ بھی مخت نہیں کی، بلکہ سو ایسی دیا نند کی طرح مخفی طور پر اعتراض کرتا گیا۔ ہم اس قصے کے متعلق پہلے حدیث جونیہ مختلف و متعدد روایات سے نقل کرتے ہیں، پھر مصنف کے اعتراضات کا ذکر کریں گے۔ امید ہے ناظرین خود ہی اُن کے دفع کرنے پر قادر ہو جائیں گے۔

مصنف نے صحیح بخاری سے ادھوری حدیث تقلیل کر کے نتیجہ نکالا ہے کہ آنحضرت ﷺ نے نکاح سے پہلے ہی جونیہ عورت پر معاذ اللہ دشت درازی کی، جس پر اُس نے سخت بیزاری ظاہر کی، تو آپ نے مارے شرم کے اس کو چھوڑ دیا۔ حالانکہ واقعہ یوں نہیں بلکہ صحیح واقعہ یوں ہے کہ نکاح ہو چکا تھا۔ جس کا ثبوت خود صحیح بخاری میں ملتا ہے کہ ہبیل بن سعد اور ابو اوسید۔ شیخہ کہتے ہیں:

”(تزوج النبي أميمة)۔ (ص ۷۹۰)“<sup>④</sup>

① الفلم: ﴿بِلَا شَهَدَ أَنْ يَكُونَ بِهِ خَلْقٌ بَرِّيْسٌ﴾

② حسین کو بلا دوا

③ جونیہ کے ساتھ زنا کا اقدام

④ صحیح البخاری: کتاب الطلاق، باب من طلق و هل یواحہ الرجل امرأته بالطلاق، رقم

حدیث (۴۹۵۶)

”آنحضرت نے امیمہ جونیہ سے نکاح کر لیا تھا۔“

جس کی تفصیل فتح الباری میں یوں ملتی ہے کہ نعیان بن جون نے مسلمان ہو کر آنحضرت ﷺ کی خدمت میں آ کر عرض کی کہ میں عرب کی ایک خوبصورت یوہ عورت سے آپ کا نکاح کر ادوس؟ آپ کے ہاں کرنے پر اُس نے نکاح کرایا اور ابو اُسید کو اس کے ساتھ بھیجا کہ اس عورت کو لے آ چنا نچھے فتح الباری میں الفاظ یہ ہیں:

«عَنْ أَبِي أُسَيْدٍ قَالَ تَزَوَّجْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ امْرَأَةً مِّنْ بَنِي الْجُوْنِ فَأَمْرَنَى أَنْ آتِيهِ بِهَا فَأَتَيْتَهُ بِهَا فَأَنْزَلَتْهَا بِالشَّوْطِ»۔ (ب ۲۲ ص ۱۶۱) ①

”ابو اُسید کہتے ہیں:“ آنحضرت نے ایک جونیہ عورت سے نکاح کیا اور مجھے کہا کہ میں اس کو آپ کے پاس لے آؤں، چنانچہ میں نے اس کو ایک باغ میں اٹا کر آپ کو خبر کی، تو آپ اس کے پاس تشریف لے گئے۔ اس تفصیلی روایت کے بعد ہم صحیح بخاری کی اصل روایت نقل کرتے ہیں، جس کے الفاظ یہ ہیں:

«عَنْ أَبِي أُسَيْدٍ قَالَ خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ حَتَّى انْطَلَقْنَا إِلَى حَائِطٍ يَقَالُ لَهُ الشَّوْطُ، حَتَّى انْتَهَيَا إِلَى حَائِطٍ طَيْنٍ فَجَلَسْنَا بَيْنَهُمَا فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ: اجْلِسُوا هَاهُنَا، وَدْخُلُوا، وَقَدْأَتِي بِالْجُوْنِيَّةِ فَأَنْزَلْتُ فِي بَيْتِي فِي نَخْلٍ فِي بَيْتِ أُمِّيَّمَةَ بْنَ النَّعْمَانَ بْنَ شَرَاحِيلَ وَمَعَهَا دَائِتَهَا - حَاضِنَةَ لَهَا- فَلَمَّا دَخَلَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ هَبِّي نَفْسِكَ لِي، قَالَتْ: وَهُلْ تَهْبِي الْمُلْكَةَ نَفْسَهَا لِلْسُّوقَةِ؟ قَالَ فَأَهْوَى بِيَدِهِ يَضْعُفُ يَدُهُ عَلَيْهَا لِتَسْكُنَ- فَقَالَتْ: أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْكَ - ”قَالَ قَدْ عَذَتْ بِمَعَادِهِ، ثُمَّ خَرَجَ عَلَيْنَا فَقَالَ: يَا أَبَا أُسَيْدِ،

① فتح الباری: ۳۵۸/۹، حافظ ابن حجر رحمہ اللہ نے یہ روایت طبقات ابن سعد (۱۳۶/۸) سے نقل کی ہے۔

اکسہا راز قیتین والحقها بآہلها۔

(بخاری، کتاب الطلاق، ص: ۷۹۰)

”ابو اسید صحابی کہتے ہیں: ہم آنحضرت کے ساتھ باہر کو نکلے، یہاں تک کہ ہم ایک باغ کے پاس پہنچے۔ آپ نے فرمایا: یہاں بیٹھ جاؤ، آپ ﷺ اندر چلے گئے اور جو نیہ عورت جس کا نام امیمہ بنت نعمان تھا، لا کر ایک مکان میں اتاری گئی۔ اس کے ساتھ اس کی دایہ بھی تھی۔ آنحضرت ﷺ اس کے پاس اندر کئے۔ فرمایا: اپنا نفس بخشو۔ اس نے کہا: کیا کوئی شہزادی کی بازاری آدمی کو اپنا نفس بخشتی ہے؟ آنحضرت ﷺ نے اپنا ہاتھ بڑھایا کہ اس پر رکھیں تاکہ وہ تسلی پائے، اس نے کہا: میں تجھ سے اللہ کی پناہ مانگتی ہوں! حضور ﷺ نے فرمایا: تو نے ایک بڑی پناہ مانگی ہے۔ پس آپ ﷺ ہماری طرف نکل آئے، فرمایا: اے ابو اسید! اس کو دو چادریں راز قیہ پہندا دے اور اس کو اس کے کنبے میں چھوڑ آؤ۔“

اس حدیث کا باب (عنوان) امام بخاری نے جو تجویز کیا ہے، وہ یہی بتارہا ہے کہ جو نیہ عورت سے نکاح ہو چکا تھا، چنانچہ باب کے الفاظ یہ ہیں :

”هل يواجه الرجل أمرأته بالطلاق“

”کیا مرد اپنی ممکوحة عورت کو طلاق دیتے وقت مخاطب کرے؟“

اس کی ذیل میں یہ حدیث لائے ہیں اور اس سے پہلے حضرت عائشہ سے ایک روایت لائے ہیں، جس کے الفاظ یہ ہیں :

”سأَلَتِ الزَّهْرِيُّ أَيْ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ ﷺ اسْتَعَاذَتْ مِنْهُ“.

(بخاری، کتاب الطلاق: ۷۹۰)

● صحیح البخاری: کتاب الطلاق، باب من طلاق و هل يواجه امرأته بالطلاق، رقم الحديث

راوی کہتا ہے کہ میں نے امام زہری سے پوچھا آنحضرت ﷺ کی بیویوں میں سے کس نے أَعُوذُ بِاللَّهِ كَمَّ كَرَّ بَنَاهُ مَأْكُلَتِي؟ اس سوال کے جواب میں انہوں نے حضرت عائشہؓ سے اسی جو نیہ عورت کا قصہ بیان کیا۔ اس سے بھی ثابت ہوا کہ وہ عورت بذریعہ نکاح آنحضرت ﷺ کی بیوی ہو چکی تھی۔

ہماری اس توجیہ پر جو روایت کے صاف الفاظ پر مبنی ہے، ایک سوال ہو سکتا ہے کہ اگر بیوی ہو چکی تھی، تو آنحضرت ﷺ نے اس سے پرنس کی خواہش کیوں کی اور اس نے پناہ مانگ کر جواب کیوں دیا؟

اس کا جواب یہ ہے کہ یہ لفظ ”ہبی نفسک“ بہ نفس کے اصلی معنے میں نہیں ہے لکھ اس کے معنی تواضع اور خاطرداری کے ہیں، جیسے کوئی افراد بھی ماتحت کے کمرے میں جاتا ہوا اخلاقی طور پر کہے: کیا میں اندر آ سکتا ہوں؟ اسی طرح حضور نے اس عورت کو ملاطفت کے طور پر ”ہبی“ فرمایا، جس کا مطلب یہ ہے: کیا آپ مجھے اجازت دیں گی؟ یہ سوال نکاح کے منافی نہیں، خاص کر اس صورت میں کہ اس نکاح کے متعلق صاف اور صریح الفاظ آچکے ہیں۔

ہاں جو نیہ نے ایسا مکروہ جواب کیوں دیا کہ کوئی شہزادی کسی معمولی آدمی کو اجازت نہیں دے سکتی؟ اس کا جواب خود صحیح بخاری سے ملتا ہے۔ جس کا حوالہ خود مصنف نے دیا گھر اس نے خود یا اس کو بتانے والے نے وہ الفاظ نقل نہیں کئے، جو ان کے جواب میں تھے۔ جب اس عورت نے پناہ مانگی اور آنحضرت ﷺ اس کو چھوڑ کر چلے گئے، تو لوگوں نے اس سے پوچھا:

«فَقَالُوا لَهَا: أَتَدْرِينَ مِنْ هَذَا؟ قَالَتْ: لَا، قَالُوا: هَذَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ جَاءَ لِيَخْطُبَكَ، قَالَتْ كَنْتُ أَنَا أَشَقِي مِنْ ذَلِكَ»۔

(بخاری، کتاب الأشربة، باب الشرب من قدح النبي، ص: ٨٤٢) ①

”تو جانتی تھی یہ جس نے تجھ سے باتیں کیں کون تھا؟ اس نے کہا: میں نہیں جانتی، لوگوں نے کہا: یہ رسول ﷺ تھے۔ تیرے پاس آئے تھے کہ تجھ سے بات چیت کریں (یہ جواب سن کر) اس نے کہا ہائے میں اس برکت سے بے نصیب ہو گئی۔“

اس روایت میں ”یخطب“ کا لفظ ہے، جس کے معنے ہم نے ”بات چیت یا گفتگو کرنے“ کے کیے ہیں، حالانکہ اس کے معنی ”پیغام نکاح دینے“ کے ہیں۔ چونکہ یہی راوی (کہل بن سعد) پہلی روایت میں ”تزوج النبی“ کہہ کر نکاح کا ثبوت صاف لفظوں میں کر چکا ہے، اس لیے حقیقی معنی مراد نہیں ہو سکتے، حسب اصول مجازی معنی لیے جائیں گے۔ پس ساری تقریر کا خلاصہ یہ ہوا کہ ایک بیوہ عورت جوں قبلہ سے تھی، آنحضرت نے اس سے باقاعدہ نکاح کیا۔ عند الملاقات اس نے خدا کی پناہ کہہ دیا، جوئں کہ آپ نے اس کو عزت کے ساتھ طلاق دے دی۔

یہ ہے قصہ اس عورت کا، اس پر مصنف ”هفووات“ کے اعتراض سنئے۔ کیسے بے ہودہ اور عناد سے بھرے ہوئے ہیں۔ مصنف کے الفاظ یہ ہیں :

”اس بیان سے یہ نہیں معلوم ہوتا کہ آنحضرت نے بغرض نکاح بلوایا تھا اور جو اس درخواست پر وہ آتی تو ”اعوذ بالله منك“ نہ کہتی۔ پس رسول اللہ کا ناخرم کو دیکھنا اور بغیر مسئلہ شرعی اس سے ہم کلام ہونا، شانِ عصمت کے خلاف ہے، اگرچہ ناعاقبت اندیش مسلمان اعتراض بالا کے دفعیہ میں یہ جواب دیں گے کہ مشاہدہ قدرت کے لیے اس ماہ جبیں کو بلوایا ہو گا، لیکن عیسائی و آریہ یہ کہیں گے کہ آپ کے پیغمبر بولہوں تھے کہ ازواج کثیر کے ہونے پر بھی اگر کوئی مد جبیں سن پاتے تھے، تو اس کے دیدار سے مشرف ہو جاتے تھے اور جب تک پیزار ہو کر وہ دہائی نہ دے لیتی تھی، اس کا پیچھا نہ چھوڑتے تھے، الی تو بہ توبہ! اقدام زنا کی اس حدیث پر ہم کو جو کچھ آپ بطریق عقل سمجھا دیں،

ہم اُس کے مان لینے کے واسطے تیار ہیں، لیکن زن انجینیئر پر بھی موصوم کا ہاتھ بڑھانا اور مخصوصہ انجینیئر کا دہائی دینا، اس کا آپ کیا جواب دیں گے؟ وہ ہم سے فرمادیجھے، (ص: ۷، ۸)

### الحمد لله

مصنف "ہفوات" کے اعتراض کا جواب تو روایت کے الفاظ ہی سے ہم دے آئے کہ کاک ہو چکا تھا۔ ہاں مصنف موصوف آریوں سے ڈرتا ہے کہ وہ کیا کہیں گے۔ اے جناب! الحدیث کی زندگی میں آپ آریوں سے کیوں ڈریں، سینے وہ آریوں جن کے ہاں آٹھ تسمیہ کی شادویوں میں نئے و قسم کی شادیاں یہ بھی ہیں، غور سے سینے اور دلیری سے آریہ سماج میں جانکر حوالہ کجھے۔

۷۔ لڑکی کر کے جبرا چھین چھپت یا فریب سے لڑکی کو خاصل کرنا۔

۸۔ خفتہ (سوئی ہوئی) یا شراب پی ہوئی پا گل لڑکی سے بالجبر، ہم بستر ہونا۔

(ستیار قہہ پر کاش، طبع اول ص: ۱۶۹)

یہ "قسم" کے نیاہ آریہ سماج کے ہاں مکروہ ہیں، مگر ہیں تو آخر یاہ کی قسمیں! بتائیے! ان دونوں قسموں کے بیا ہوں میں کیا کیا ترکیبیں کی گئی ہیں۔ جبرا لڑکی چھین کر، شراب پی ہوئی پا گل لڑکی سے۔ کرنا۔ اے جناب! کیا آپ ایسے آریوں سے ڈرتے ہیں؟ ایسے آریہ آپ کو ڈرائیں تو ان کو کہہ دیجھے کہ چھلنی چھانگ کو کیا کہے، جسے بے حساب چھیدھوں۔

### گڑیوں سے کھلنا

مصنف "ہفوات" نے صفحہ ۱۱، ۱۲ پر کسی کتاب "فردوں آسیہ" پر کچھ اعتراضات کیے ہیں، جس سے ہمیں سروکار نہیں۔ ہم نہ تو اُس کتاب کو جانتے ہیں نہ اُس کے مصنف کو ہاں ص ۱۲ پر ایک روایت حضرت عائشہ رض کی گڑیوں اور گڑیوں میں گھوڑے <sup>۱</sup> پر اعتراض

۱ سنن أبي داود: كتاب الأدب، باب في اللعب بالبنات، رقم الحديث (۴۹۳۲)، سنن النسائي، الكبرى: ۳۰۶۱۵ (۸۹۵۰)، ابن حبان ۱۷۴۱۳، سنن البيهقي: ۴۱۹۱۰

کیا ہے کہ یہ شرک ہے، چنانچہ لکھتے ہیں:  
 ”تصویر سایہ دار و ذی روح دیکھنے پر رسول کا مانع اور ان کا گھر سے اخراج بلکہ  
 احرار شرط تھا، جو نہیں ہوا، جس کے سبب پیغمبر بیشرون ذیر نہ رہے۔“ (ص: ۱۳)

### الحمد لله

کیسی خام خیالی ہے! اتنا بھی نہیں سوچا کہ گڑیوں کا رکھنا جبکہ شرک قرار ہی نہیں دیا تو  
 اس پر اعتراض کیا؟

سینے جناب! ایک تو بچیوں کی تفریح طبع، دوم ان بچیوں کی خود نیت کہ یہ ہماری  
 لڑکیاں ہیں۔ ان گڑیوں کی تھیگیرشان کے لئے کافی ثبوت ہے۔ پس شرک کیا؟  
 ہاں آپ پر اثرِ صحبت (رض) نے جوش مارا، تو حضرت صدیق اکبر رض پر چوک  
 مارنے کو لکھ گئے کہ حضرت نے ابو بکر رض میں شرک پایا تو ان سے فرمادیا :

『یا صدیق الشرک فیکم أخفی من دبیب النمل』<sup>۱</sup>

”اے ابو بکر تم لوگوں میں شرک جیونی کی چال سے زیادہ چھپا ہوا ہے“

۱ (ازالة الحفاء، مقصد دوم، ص: ۲۴)

حالانکہ اس روایت کا مطلب یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مجلسِ صحابہ میں بفرض  
 اصلاح نفوس عام طور پر فرمایا تھا کہ ابھی تک تم میں شرک خنثی باقی ہے۔ اس پر حضرت  
 صدیق نے عرض کیا کہ حضرت شرک تو یہ ہوتا ہے کہ اللہ کے سو اکی دوسری چیز کی عبادت

۱ مسند ابی یعلی الموصلي: ۱/۶۰، الأدب المفرد: ۲۵۰، اس کی سند میں ”لیث بن ابی سلیم  
 ضعیف ہے: (الجرح والتعديل: ۱۷۸/۱۳، الصنفان للنسائي: ۹۰، المحرر و حین: ۲۳۲/۲)  
 تهذیب الکمال: ۲۷۹/۲۴، تقریب التهذیب: ۴/۶۴) نیز دیکھیں: مجمع الزوائد: ۱۰/۱۰، مصنف ابن ابی  
 شیہ: ۱۷۰/۱۶). اس کا ایک شاہد بھی ہے (مسند احمد: ۴۰۳/۴، المعجم الأوسط: ۱۰/۱۴، مصنف ابن ابی

لیکن اس میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے نام کی بھی تصریح نہیں ہے، مزید برآں اس کی سند  
 میں ”ابو علی کاہلی“، ”بھجوں الحال ہے، دیکھیں: الجرح والتعديل: ۴۰۹/۹، تعجیل المنفعة:  
 ۷۰۵. مزید تفصیل کے لیے دیکھیں: العلل للدارقطنی: ۱۹۱/۱ (۱۵).

کی جائے۔ آنحضرت نے فرمایا اسی میں حصر نہیں بلکہ:

«الشَّرْكُ أَنْ تَقُولُ أَعْطَانِي اللَّهُ وَفَلَانٌ وَالنَّدْ أَنْ يَقُولُ إِنْسَانٌ  
لَوْلَا فَلَانٌ لَقْتَلَنِي فَلَانٌ». (حوالہ مذکور)

”شُرک یہ ہے کہ تم یہ کہو اللہ نے اور فلاں نے یہ چیز مجھ کو دی ہے اور خدا کا شریک  
یہ ہوتا ہے کہ کوئی انسان کہے: فلاں اگر نہ ہوتا تو فلاں شخص مجھ کو قتل کر دیتا۔“  
یا اس قسم کی عام اصلاح نفوس ہے، جیسے شیخ سعدی مرحوم نے فرمایا ہے۔

دریں نو عے از شرک پوشیدہ ہست

کہ زیدم بیاز رو عمر دم بخت

اس کو حضرت صدیق پر چسپاں کرتا غالباً سخن فہمی سے نابدیت کا اقرار کرتا ہے۔

حالت روزہ میں بوسہ لینا

ص ۱۳ پر حضرت عائشہ کے واقع کو بہتان بتایا ہے، جس کے الفاظ یہ ہیں:

«أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَقْبِلُهَا وَهُوَ صَائِمٌ وَيَمْسُلُ لِسَانَهَا»

① (أبوداود۔ کتاب الصیام۔ باب الصائم یطلع الريق)

”یعنی آنحضرت روزے میں بیوی کا بوسہ لیتے اور اس کی زبان چوستے تھے۔“

① یہ کہتا کہ زید پر بیٹاں ہوا، یا عمر بخیدہ ہوا اس میں بھی شرک پوشیدہ ہے۔

② سنن أبي داود (۲۲۸۶)، مسنن أحمد: ۱۲۳۶، ابن حزيرۃ: ۲۴۶۱۳، سنن البیهقی: ۲۳۴۱/۴،  
اس کی سند میں ”محمد بن دینار“ ہے، یہ آخر میں اختلاط کا شکار ہو گیا تھا، امام ابن عدی فرماتے  
ہیں: یہ ”ويمص لسانها“ کے الفاظ کہنے میں متفرد ہے (الکامل: ۱۹۸/۶)، امام ابن حبان  
فرماتے ہیں: ”فالإنصاف في أمره ترك الاحتجاج بما انفرد والاعتبار بما لم يخالف الثقات  
والاحتجاج بما وافق الثقات“ (المحجوحین: ۲۷۲/۲)۔ اس کے بعد اس روایت کی مذکورہ بالا  
روایت ذکر کی ہے!

اس حدیث کو امام عبد الحق اشیبی، ابن القطن، زبیلی اور البانی رحمة الله عليهم نے  
ضعیف قرار دیا ہے۔ (نصب الرایہ: ۳۲۲/۴، ضعیف أبي داود: ۲۳۶، امام ابن اعرابی فرماتے  
ہیں: بلغنا عن أبي داود أنه قال: هذا الحديث غير صحيح! (حوالہ مذکورہ)

مصنف اس حدیث پر ان لفظوں میں انہمار رنج کرتا ہے :  
 ”ایمان سے بولو! کیا خدا کے رسول روزہ میں ایسا فعل کر سکتے ہیں، کیا ایسا رسول امت کی ہدایت کر سکتا ہے؟ اللہی توبہ توبہ!!“ (ص: ۱۳)

الحمدیث :  
 ہم جیران ہیں کہ مصنف کو ہم محقق کہیں یا معاشر حق نام رکھیں، اسی کتاب نکے ص ۲ پر خود ہی لکھتے ہیں :  
 ”بحالت صوم بوسہ زنان حرام نہیں“  
 پھر معلوم نہیں حلال فعل بھی ان کے نزدیک ایسا کیوں قابل نفرت ہو گیا ہے کہ اس پر ناک بھون چڑھاتے ہیں اور توبہ توبہ کرتے ہیں!!  
 ہاں آپ الحمدیث کو متوجہ کر کے لکھتے ہیں :  
 ”نہ معلوم الحمدیث حضرات بھی اپنے ادعاء کے مطابق اس حدیث پر عمل کرتے ہیں یا نہیں!“ (ص: ۱۳)

ہم تو فعل نبی کا اتباع کرنے کو ہر طرح تیار ہیں، مگر آپ بھی بتا دیں جب آپ کے نزدیک بھی یہ فعل حرام نہیں، تو پھر آپ کو اس کے کرنے پر سوال کیا؟  
 سینے خاوند بیوی کا تعلق ایک قدرتی فعل ہے، جتنی لذتیں ان کے ملاب سے حاصل ہو سکتی ہیں، سب جائز ہیں، تاوقتیکہ کسی خاص لذت سے شرع منع نہ کرے۔ پس جس لذت سے آپ ناک بھون چڑھائیں، ان کے منع ہونے کا پہلے ثبوت پیش کر لیں، ورنہ خاموش کس

### ۱۔ ایں شور و فقا چیزے نیست

تعمیہ: اگر ضبط کی استطاعت ہو، تو روزہ کی حالت میں بیوی کا بوسہ لینا امر مباح ہے، جس کی تفصیل آگے ص: ۱۷۔ ۲۷ پر آرہی ہے۔ صرف اس حدیث میں مذکور آخری حدہ ”یمص لسانها“ یعنی زبان چھوٹا، سدا چھوچھی نہیں ہے۔  
 ① یہ غل غباڑہ کچھ بھی نہیں ہے

ص ۲۰۱۰ پر امن ماجد کی ایک روایت نقل کی ہے کہ  
حضرت عائشہ اور حضرت زینب بنت علیؓ کا جھگڑا

”حضرت عائشہ (رضی اللہ عنہا) نے فرمایا: مجھے معلوم نہ تھا کہ حضرت نبی مسیح سے ناراض ہیں اور میں بے اجازت (آن کے گھر میں) چلی گئی۔ انہوں نے کہا: یا رسول اللہ! جب ابو بکر (رضی اللہ عنہ) کی چھوکری اپنی کرتی اُنکے دے تو آپ کو کافی ہے؟“

اہل حدیث

اس روایت میں مذکور ہے کہ جس وقت آنحضرت ﷺ نے حضرت زینب (رضی اللہ عنہا) کے پاس بیٹھے۔ حضرت عائشہ (رضی اللہ عنہا) نے خبری میں آئی کہ گھر چلی گئیں، تو حضرت زینب (رضی اللہ عنہا) کو غصہ کی حالت میں پایا۔ یہ دیکھ کر فوراً واپس آنے لگیں، تو جیسا سوکوں کا دستور ہے زینب (رضی اللہ عنہا) نے ان کو برا بھلا کیا۔ آنحضرت ﷺ نے حضرت عائشہ (رضی اللہ عنہا) کو مظلوم جان کر جواب دینے کی اجازت بخشی۔ اس پر زینب (رضی اللہ عنہا) نے نئے کی حالت میں آنحضرت ﷺ کو مخاطب کر کے کہا، جس کا مطلب یہ تھا کہ آپ نے اس لیے اس کو اجازت دی ہے کہ یہ آپ کی محوبہ ہے، اس کا ذرا سانا ز کرنا آپ کو ملک کرنے کے لیے کافی ہے۔ (ابن ماجہ) ①

اک لفظ کا مطلب صاف ہے، زینب (رضی اللہ عنہا) اپنے خاوند سے بے تکلف بولتی ہے، خاص کر زینب (رضی اللہ عنہا) کی حالت میں بولتی ہے، جس کا کوئی معیار نہیں ہو سکا، مگر مفترض کو ہمیشہ اٹھی جو چیز ہے، پہلے تو وہ اس کا مطلب یوں ادا کرتا ہے:

<sup>١</sup> نسخة ابن ماجه: كتاب التكاليف بباب حسن معاشرة النساء، رقم الحديث (١٩٨١)، مستند إلى نسخة العلامة أحمد بن حنبل، الكوفي، المحدث، المتوفى ٢٠٩ هـ، تحقيق: دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٩٣.

امام نویسی فرماتے ہیں: ”اس کی سندھیج اور رواۃ ثقہ ہیں اور اس کی سند میں ذکر یا بن ایسی زائدہ سے چوتھلیں کرتے ہیں“

اس حدیث میں مذکور ہے کہ حضرت نبی رضی اللہ عنہا خصی کی حالت میں بدوں اجازت حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے پانی داخل ہوئیں، غیرہ وکھیں: غیض القدیر: ۵۳۴/۳

”یعنی آپ کی عقل زائل کرنے کے واسطے عائشہؓ کا جزو بدن نظر آنا مکافی ہے۔“ معاذ اللہ

حالانکہ اس کا مطلب بجائے خود اتنا ہی ہے، جو ہم اور پر تبا آئے ہیں۔ اس بے عقلی پر قاععت نہ کر کے مسلمانوں کو مخاطب کر کے لکھتے ہیں :

”کیوں مسلمانوں! تمہارے رسول ایسے ہی تھے، جیسا کہ حضرت نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) کا مقول راوی نے بیان کیا، اور کیا امہات المومنین اسکی گستاخ و بے ادب تھیں کہ وہ رسول خدا سے ایسا کلام کر سکتی تھیں۔ اللہ تو بِ توبہ!!“ (ص: ۱۲۳)

### اہم حدیث

ہاں صاحب! ہمارے ہاں یہی بات ہے کہ شریعت نے یہی کو خاوند کی لونڈی یا غلام نہیں بنایا، وہ اپنے حقوق کے حاصل کرنے میں مستقل آزاد ہے، خاوند چاہے نہیں ہو بیکھیت خاوند، ہورت اس سے نرم سخت کلام کرنے کا حق رکھتی ہے، سنو!

﴿وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾۔ (ب ۲ ع ۱۲)

”عورتوں کے بھی مردوں پر حقوق ہیں، جس طرح مردوں کے عورتوں پر حق ہیں۔“

### حضرت عائشہؓ کے خلاف کیسہ پروری

اس کے آگے پھر ایک نوٹ لکھا ہے:

نوٹ: ”حدیث میں ”خذوا شطر دینکم عن الحمیرا“ ہے یعنی

● البقرة: ۲۲۸

● یہ حدیث ”موضوع“ ہے، اور اس کی کوئی سند نہیں اور شرعاً کتب حدیث میں کہیں مندرجہ ہے حافظ ابو الحجاج المزراعی فرماتے ہیں: مجھے اس کی سند کا کوئی علم نہیں!، حافظ ذہبی فرماتے ہیں: ”ہون الأحادیث الواهیة التي لا يُعرف لها إسناد“!، حافظ ابن کثیر نے اسے ”مشکر“ قرار دیا ہے، حافظ ابن قیم نے بھی اس حدیث کو ”موضوع“ قرار دیا ہے۔ (یکیں: المدار السنیف: ۵۹، نقد المقول: ۵۱ کلاماً لابن القيم، الموضوعات لملا على القاری: ۱۹۸، ۱۸۵، الدرر المستشرفة: ۲۱۸، الفوائد المجموعۃ: ۳۹۹، کشف الغفاء: ۱۱۹۸)، تحفة الأحوذی: ۲۵۹۱۰، برواء

آنحضرت نے فرمایا کہ عائشہ سے آدھا دین حاصل کر و اور جناب ام المؤمنین کی کثرتی مرویات پر علماء اسلام نے آپ کو مجتہدہ بھی مانا ہے اور یہ مجتہدہ خلاف قرآن بے اجازت حضرت نسب کے ہاں چلی گئیں، ① تو اس صورت میں انکا مجتہدہ رہتا ہر قرار رہا یا خلاف قرآن اجتہاد جائز ہو گیا، (ص: ۱۲)

### اہم حدیث

قرآن مجید میں بے شک ارشاد ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بَيْوَاتًا غَيْرَ بَيْوَاتِكُمْ حَتَّىٰ

تَسْتَأْسِسُوا وَتُسْلِمُوا عَلَىٰ أَهْلِهَا﴾۔ (ب: ۱۸ ع: ۱۰)

اے مسلمانو! گھروں والوں کے سوا کسی گھر میں داخل نہ ہوا کرو، یہاں تک کہ اجازت حاصل کرلو اور گھروں والوں پر سلام کہلو۔

لیکن اس حکم کی بناء پر دہ پوچھی پر ہے۔ حضرت عائشہ ایک تو خود عورت تھیں، دوم اس نے جانا کہ اس گھر میں جو مرد ہے وہ میرا خاوند ہے، اس خیال سے چلی گئی۔ باوجود اس کے وہ اعتراف کرتی ہیں کہ کام مجھ سے خطا ہو گیا، اس نے اس کا ذکر خاص لفظوں میں انھوں نے کیا ہے۔ نہیں معلوم آپ کو بحث شیعہ اپنی ماں بلکہ کل مونتوں کی ماں سے کیوں خار ہے؟

### حضرت عائشہؓ کا کھیل دیکھنا

ص: ۱۲ پر حضرت عائشہ کی ایک روایت نقل کی ہے:

”بخاری، باب أصحاب الحرب میں حضرت عائشہ سے منقول ہے کہ جب شیعیاروں سے کھیل رہے تھے اور آنحضرت اپنی چادر سے بھی چھپائے

● حضرت نسب رضی اللہ عنہا بغیر اجازت داخل ہوئیں تھیں، نہ کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بھیا کہ گزر چکا ہے۔

ہوئے تھے اور میں ان کا ناج دیکھ رہی تھی۔<sup>۱۰</sup>  
 حضرت عائشہ سے منقول ہے کہ لڑکیاں گمارتی تھیں، ان سے جناب ابو بکر نے  
 فرمایا کہ پیغمبر خدا کے پاس شیطانی آواز کا کیا کام؟ اس پر آنحضرت نے  
 فرمایا: اے ابو بکر گانے دو۔<sup>۱۱</sup> (ص: ۱۵)

اس روایت پر جناب مصطفیٰ مسیح مصطفیٰ نے اعتراض کیا ہے، آپ فرماتے ہیں:  
 ”جناب عائشہ کا ناجموں پر نظر ڈالنا اور بجائے منع کرنے کے رسول خدا کا  
 ناجموں پر نظر ڈالنا، کس قدر عصمت رسول کے خلاف ہے، اس سے زیادہ  
 عجیب تریہ بات ہے کہ حضرات شیخین رضی و مردم سے مانع ہوں، شیطانی کام  
 بتائیں اور رسول مانع نہ ہوں اور نہ شیطانی کام سمجھے، چیزت سمجھے! اب بتاؤ رسول  
 اللہ ایسے سبک فہم تھے کہ شیخین کے ٹوکنے پر بھی کچھ نہ سمجھے، بلکہ ان کے خلاف  
 بنی ار福德ہ کو اور ناچنے کی اجازت دی، اس سے معلوم ہوا کہ آنحضرت غیر وہ  
 تھے اور احکام قرآن کے خلاف عمل کرتے تھے۔ کیونکہ حضرت عائشہ کی آذکر  
 نے ہے ڈالنے والی ہو گیا کہ ناج دکھانے کا واقعہ آیتیہ حجاب کے نزول کے بعد کا ہے  
 اور وہ بھی بہائی صفت کے ساتھ یعنی حضرت عائشہ کا رخسار اپنے رخسار پر رکھوا  
 کر ناجموں کے سامنے اپنی ناموں کو برباد کر دینا یہ حسب پر طرہ!“ (ص: ۱۵)

### الہدیث

آپ کے فہم و فراست کی ہم کہیں تک داد دیں، آپ خود ہی صحیحہ بخاری کا نام

○ صحیح البخاری: باب المساجد باب أصحاب الحرب في المسجد رقم الحديث (۴۴۳)،  
 صحیح مسلم: کتاب صلاة العبدین، باب الرخصة في اللعب الذي لا معصية فيه، رقم الحديث  
 (۸۹۲)۔

○ صحیح البخاری: کتاب العبدین، باب الحرام والدرق يوم العبد، رقم الحديث (۷، ۷)،  
 صحیح مسلم: کتاب صلاة العبدین، باب الرخصة في اللعب الذي لا معصية فيه، رقم  
 الحديث (۸۹۲)۔

لیتے ہیں، کتاب بلکہ باب بھی لکھتے ہیں، مگر حدیث کے الفاظ پر غور نہیں کرتے۔  
سینے جتاب! صحیح بخاری کے الفاظ میں صاف موجود ہے کہ جہشیوں کا پہل جنگی کر  
تبا تھا۔ چنانچہ اخیر میں الفاظ ہیں:

«والحبشة يلعبون بحرابهم»<sup>۱</sup>

”لیعنی جہشی قوبی جنگی کرتبا کر رہے تھے“

مطلوب یہ ہے کہ جہشی لوگ مسجد نبوی میں جنگی مشق کر رہے تھے۔ نہ کوئی ناق تھا، نہ  
تماشہ۔ بلکہ جنگی کرتبا تھا۔ مسجد میں اس کرتبا کا ہونا ہی بتارہا ہے کہ ناجائز فعل نہ تھا، بلکہ از  
قیم عبادت تھا، جس کو مفترض اپنے سوء فہم سے کبھی ناق کہتا ہے، کبھی لہو و لعب کہتا ہے۔ حالانکہ  
یہ کچھ بھی نہ تھا۔ بلکہ ایک فعل از قیم عبادت تھا، جس کا دیکھنا، کبھی ثواب سے خالی نہ تھا۔  
حضرت عائشہ خود کہتی ہیں اور مفترض خود نقل کرتا ہے کہ ” قادر میں چھپ کر میں دیکھتی تھی“،<sup>۲</sup>  
لڑکیوں کا گانا بجانا بذات خود جائز تھا، مگر ابو بکر صدیق نے اپنے خیال میں بوجہ شور و شر اپنا  
جاائز کہ کر حضور رسالت میں ان کو روکا تھا۔ حقیقت میں روکنے کی کوئی وجہ نہ تھی۔

اس سے بڑھ کر صرف فعل کے برخلاف نہیں، بلکہ شرم و حیا کے برخلاف بھی مصنف  
نے نہایت دلآل اور نجیدہ نتیجہ نکالا ہے۔ جس کے الفاظ یہ ہیں:

نتیجہ! ناحرموں کی مجلس لہو و لعب و رقص و سرود میں ازدواج کا لے جانا، امام

بخاری نے حلال کر دیا۔ اب زمانہ حال کی پالیسی کے لیے ناق گھروں کو روشن

دینی چاہئے اور جو کوئی عمل کا ذمہ جات نہوں کا حامی آئیے امور میں ناق ہو تو

امام بخاری کی ان احادیث کو دکھا کر شرمندہ بلکہ خارج عن الاسلام کر دینا

چاہئے، یونکہ وہ آیات **»اَسْوَةُ حَسَنَةٍ«**<sup>۳</sup> اور **»أَطْبِعُوا الرَّسُولَ«**<sup>۴</sup>

① صحیح البخاری: ۱۷۲۱ (۴۴۳)

② مصدر سابق

③ الأحزاب: ۲۱ (بہترین نسخہ)

④ النساء: ۵۹ (رسول کی اطاعت کرنا)

اور ﴿فَاتَّبَعُونِي يُعَبِّدُكُمُ اللَّهُ﴾ کے خلاف اصرار کرتا ہے، (ص: ۱۵)

### اہم حدیث

کہاں مسجد کے واقعہ کو جواز قسم عبادت ہے۔ مستورات کا اپنے مکان پر سے منہ چھا کر دیکھنا اور کہاں نجاش اور بے حیائی (قص و سرود) کا مجمع؟ اللہ اللہ! ایسے بھی حق و انصاف کے مدی ہوں تو بے ساختہ کہا جائے گا۔

ناز ہے گل کو نزاکت پر چن میں اے ذوق

اس نے دیکھے ہی نہیں نازو نزاکت والے

ص: ۱۶ اپر تاریخ بغداد سے ایک روایت نقل کی ہے، جس میں حضرت عمر (رضی اللہ عنہ) کا قول حضرت علی (رضی اللہ عنہ) کے برخلاف ہے، اس کے ہم ذمہ دار نہیں، تاریخ بغداد ہماری کوئی مذہبی کتاب نہیں،

### حضرت عمر (رضی اللہ عنہ) کے خلاف کینہ پروردی

ہاں ص: ۱۶ اپر مخلکوہ شریف سے وہ حدیث نقل کی ہے، جس میں ذکر ہے کہ آنحضرت علی (رضی اللہ عنہ) نے ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) کو اپنے نعلین دے کر بھیجا کہ منادی کر دے جو کوئی لا الہ الا اللہ ول سے پڑھے گا، نجات پائے گا۔ حضرت عمر (رضی اللہ عنہ) اس کو آگے سے طے آپ نے ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) کو منع کیا، وہ نہ رکا، تو بیزور اس کو روکا اور دونوں دربایار رسالت میں حاضر ہوئے، حضرت عمر (رضی اللہ عنہ) پر الزام لگا کہ سرکاری کام میں اس نے روک ڈالی ہے، حضرت عمر (رضی اللہ عنہ) نے عذر کیا کہ میری نیت بدیا ذاتی فائدہ کی نہیں ہے، بلکہ قوی فائدہ مدنظر ہے، وہ یہ ہے کہ کم فہم لوگ اس فرمان شاہی کا مطلب صحیح نہ سمجھیں گے۔ اس لیے وہ اعمال خیر میں سست ہو کر شریعت کو بیکار کر دیں گے، آپ ان کوئل کرنے دیں۔ اس

● ۱۶: عمران: ۳۱ (میری تحریر کرو، اللہ تم سے محبت کرے گا)

● صحیح مسلم: کتاب الإیان، باب الدلیل علی اُن من مات علی التوحید دخل الجنة

قططعاً، رقم الحدیث (۳۱)

طرح فرمان شاہی کی تحلیل بھی ہوتی رہے گی اور مسلمانوں کی ترقی مارچ بھی ہو گی۔

حضرت عمر بن الخطاب نے جس خلوص نیت سے یہ درخواست اور جرأت کی تھی، ویسی ہی دربار رسالت میں قبول ہوئی، اب اس پر معرض کی چہ میکوئی نینے! لکھتے ہیں :

”کیوں مسلمانو! کیا صحابہؓ کی طرف منسوب کر دیتے تھے کہ جوبات رسول خدا نے فرماتے، وہ ان کی طرف منسوب کر دیتے تھے؟ جس مصیبت کے سب رسول خدا نے خلین مبارک دیے، تاکہ الیہ ہر رہ پر جھوٹ کا شہر نہ ہو سکے، کیا حضرت عمر بن الخطاب نے گستاخ و بے لوب تھے کہ وہ مامور من الرسول کو مار کر ایمان غلام ایمان مولی کے صداق بنتے؟ کیا رسول اللہ حضرت عمر بن الخطاب سے زیادہ قوی و صحیح نہ تھے کہ ان کو مرد کہیونہ زمین کر دیتے؟“ (ص: ۱۸)

### الحمد لله

بے شک حضرت عمر در انہی کے ساتھ ایسے دلیر تھے، جو ان کا خاصہ تھا، اور بے شک حضور ﷺ بھی ایسے شرذور تھے کہ حضرت عمر بن الخطاب جیسے سینکڑوں کو باتحصہ نہیں، بلکہ ابڑو کے اشارے سے مردُ کر بند کر دیتے۔ باوجود اس کے نہیں کیا تو کیا وجہ؟ وجہ یہ کہ عمر بن الخطاب کی نیت نیک اور مشورہ پسند ہوا، جیسے حضرت علیؓ کو صلح حدیبیہ کے موقع پر کفار کے اعتراض کرنے پر حکم دیا تھا کہ میرے نام کے ساتھ ”رسول اللہ“ کاٹ دو۔ مگر علیؓ نے کمال نیک نتیجی سے عرض کیا کہ مجھ سے تو یہ کام نہیں ہو سکتا۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا اچھا مجھے بتاؤ میں کاٹ دیتا ہوں، چنانچہ چھری سے ”رسول اللہ“ کا لفظ کاٹ کر ”بن عبد اللہ“ لکھوادیا۔ ① کیا علیؓ فرمان ہوئے؟ خوارج تو ہاں کریں گے،

① صحیح البخاری: کتاب الحمس، باب المصالحة علی ثلاثة أيام أو وقت معلوم، رقم الحديث ۳۰۱۲، صحیح مسلم: کتاب الجهاد والسیر، باب صلح الحدیبیہ فی الحدیبیہ، رقم الحديث (۱۷۸۳).

حدیث مذکور میں ”چھری سے کاٹنا“ کے الفاظ نہیں مل سکتے، البتہ محوال بالا حدیث میں باتحصہ سئانے کے الفاظ مذکور ہیں، والله أعلم!

مگر شیعین علی ہاں نہیں کر سکتے، بلکہ علی ہمہ کی تحسین کریں گے اور بزبان قال یہ شعر پڑھیں گے:

ست میتے است ہوں تو بد گمان نہ ہو  
اے شیخ میری شورش مستانہ دیکھ کر  
باتی جو کچھ آپ نے اس کے متعلق کہا ہے، وہ پرانا رنج ہے، جو شیعین علی کو دام اعلیٰ  
سے قدیم الایام سے چلا آیا ہے، جس کا علاج شیخ سعدی کے الفاظ میں اتنا ہی ہے۔

بکر تا بر ہی اے صود کاں رنجست!

کہ از مشقت آں جز برگ نتوں است

”اے حسد، مر جا کیونکہ جنم شیخیں لاتت ہے اس سے چھکار امر کر ہی طے گا۔“

### تابیر نخل والا واقع

ص ۱۹ پر تابیر نخل والی حدیث کا ذکر کیا ہے، یعنی بھوروں کو پیوند کرنے کی بابت جو آنحضرت ﷺ نے فرمایا تھا کہ اگر نہ کرو، تو کیا حرج ہوا چنانچہ صحابہ ﷺ نے پیوند نہ کیا۔ بھوروں پھر کرنے ہو گئیں، حضور ﷺ نے فرمایا: میں جب تم کو دین کی بابت حکم دون، تو تم اس کو واجب ا عمل جانو اور جب کسی دنیاوی امر کے متعلق کہوں، تو وہ واجب ا عمل نہیں کیوں کہ دنیا کے کام تم مجھ سے باہر جانتے ہو۔<sup>①</sup>

قابل معارض اسی پر اعتراض کرتا ہے اور کہے نرم الفاظ میں اپنے ذیریشہ کیہنا کاظیہار کرتا ہے، یعنی:

”بے وقوف راوی یہ نہ سمجھا کہ انبیاء کی شکل و ہیئت جسمانی اور اقطار ملائی تو واقعی عام انسانوں کے سے ہوتے ہیں۔ لیکن ان کے قوائے عشرہ یعنی شامش سامعہ، باصرہ، لامسہ، ذائقہ اور اسی طرح حس مشترک، خیال، وہم، حافظہ،

① صحیح مسلم: کتاب الفضائل، باب وجوب امتثال ما قاله شرعا دون ماذکرہ بیشتر من

معایش الدنيا علی سیل الرأی، رقم الحديث (۲۳۶۲، ۲۳۶۳)

متذکرہ یہ عام انسانوں کے سے نہیں ہوتے۔ چنانچہ حضرت یعقوب علیہ السلام نے چالیس منزل سے بوئے یوسف علیہ السلام کو اور حضرت سلیمان علیہ السلام نے چیزوں کی بات سن لی اور حضرت ابراہیم علیہ السلام پر آگ نے اڑنہ کیا اور قبیل جنگ خندق آنحضرت علیہ السلام نے ملک شام و روم مدینہ میں سے دیکھ لیے اور شب میراج میں مدینہ سے بیت المقدس اور وہاں سے سماوات سبھ و عرش و کرسی و جنت و دوزخ و کیچھ کر آن واحد میں واپس آگئے۔ پس تمثیل "أَنَا بَشَرٌ مِّنْكُمْ" تمثیل بشریت شکل وہیت اور حوانج میں ہے نہ کہ قوائے بشری میں، چونکہ انبیاء و رسول درجات عقلی پر خواہ شہودی ہوں یا نکلی، ان سب کے طے کرنے کے بعد درجہ نبوت و رسالت پر وہیت ہیں، اور اجتہاد مفید ظن ہوتا ہے اور انبیاء کا عمل بواسطہ وحی الہی مفید یقین ہوا کرتا ہے۔ اس لیے انبیاء پر اجتہاد حرام، الہذا صاف ﴿وَ مَا يَنْطَقُ عَنِ الْهَوَىٰ﴾<sup>①</sup> کی نسبت خطا یا صواب کا اختہال کفر ہے، پس ان وجوہ سے یہ حدیث باطل!<sup>②</sup> (ص: ۲۰)

### اہل حدیث

لبی تقریب بعض لوگوں کو ایسی پسند ہے کہ اسٹاد غالب کو کہنا پڑا۔  
طے تو حشر میں لے لوں زبان ناصح کی!  
عجیب چیز ہے یہ طول مدعای کے لیے!  
اے جناب! آپ کی ساری تقریب کا لب لباب آخری فقرہ ہے۔ جس پر آپ نے ﴿وَ مَا يَنْطَقُ عَنِ الْهَوَىٰ﴾<sup>③</sup> دیل پیش کیا ہے۔ بہت خوب! آپ کے فوائے کلام سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نبی کے ہر کلام اور ہر فقرے کو اس آیت کے ماتحت الہامی جانتے ہیں، پس فرمائیے! جب حضور نے مناقوں کو میدان جنگ سے گھر کو چلے جانے کی

اجازت فرمائی تھی، وہ فقرات بھی حضور کے الہامی تھے تو فرمان الٰہی کیوں نازل ہوا تھا :

﴿عَفَا اللَّهُ عَنْكَ لَمْ أَذِنْتَ لَهُمْ﴾

”خدا آپ کو معاف کرے، آپ نے ان کو کیوں اجازت دی؟“

اگر یہ الفاظ آیت ﴿مَا يَنْطِقُ﴾ سے باہر ہیں، تو مکحوروں کی بابت مشورہ بھی باہر

ہے، فرق صرف یہ ہے

تو آشائے حقیقت نئی خطا انجاست ④

غیر اللہ ولا ذی جہہ کھانا

مصنف ”هفووات“ نے ص ۲۱ پر صحیح بخاری سے ایک حدیث لکھی ہے، جو عن ان کے ترجمے کے نقل کی جاتی ہے :

« قال أخْبَرَنِي سَالِمُ أَنَّهُ سَمِعَ عَبْدَ اللَّهِ يَحْدُثُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامِ أَنَّهُ لَقِيَ زَيْدَ بْنَ عَمْرُو بْنَ نَفِيلَ بِأَسْفَلِ بَلْدَحٍ وَذَاكَ قَبْلَ أَنْ يَنْزَلَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامِ الْوَحْيُ فَقَدِمَ إِلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ سَفَرَةً فِيهَا لَحْمٌ فَأَبَى أَنْ يَأْكُلَ مِنْهَا ثُمَّ قَالَ : “إِنِّي لَا أَكُلُ مَا تَذَبَّحُونَ عَلَى أَنْصَابِكُمْ وَلَا أَكُلُ إِلَّا مَا ذَكَرْتُكُمْ أَسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ أَنْسَابِكُمْ” ⑤

④ (كتاب الذبائح، باب الذبائح على النصب)

”سالم نے اپنے باپ عبد اللہ بن عمر سے سنا کہ آنحضرت زید بن عمرو بن نفیل سے مقام بلح میں ملے، یہ اس وقت کا ذکر ہے کہ جب آپ پر دی نازل نہیں ہوئی تھی، یعنی رسول نہیں ہوئے تھے، آنحضرت نے زید کے سامنے

⑤ التربة : ۴۳

⑥ ”تحمیل حقیقت سے واقیت نہیں، غلطی اسی جگہ پر ہے“

⑦ صحیح البخاری : كتاب الذبائح، باب ماذبح على النصب والأصنام، رقم الحديث

دستر خوان بچھایا اور گوشت رکھا۔ زید نے اسے کھانے سے انکار کیا پھر کہنے لگا: میں ان جانوروں کا گوشت نہیں کھاتا، جس کو تم بتوں کے تہانوں (یعنی دیویوں و مندروں) پر چڑھاتے ہو اور میں اس جانور کا گوشت کھاتا ہوں، جو اللہ کے نام پر ذبح کیا جائے۔“

### الاحدیث

اس عربی عبارت میں تو صرف دو جگہ غلطیاں ہیں۔ جو ہم نے صحیح کر دی ہیں، ترجمہ میں مصنف نے بہت ٹھوکر کھائی ہے۔ ہمارے خیال میں صحیح ترجمہ کر دینا ہی مصنف کے غیظ و غضب کا مکمل علاج ہے۔ ناظرین مصنف کے ترجمہ میں اتنا حصہ پھر ذرہ دیکھ لیں، جس پر ہم نے خط کھینچا ہے، میں یہی فساد کی جڑ ہے۔

صحیح ترجمہ یوں ہے :

”آنحضرت ﷺ کے آگے دستر خوان کیا گیا۔ آپ نے اس کے کھانے سے انکار کیا اور فرمایا میں ان جانوروں کا گوشت نہیں کھایا کرتا۔ جن کو تم لوگ بتوں کے نام پر ذبح کرتے ہو!“

مطلوب یہ کہ انکار آنحضرت ﷺ کا فعل ہے، جس کو مصنف ”هفوایت“ نے زید بن عمر و کا قرار دے کر اپنی بے صحیحی کا ثبوت دیا ہے، ہمارے ترجمہ کی صحت کی دلیل یہ ہے کہ صحیح بخاری مطبوعہ مصطفوی میں اس جگہ دو نسخے لکھے ہیں، ایک میں مخفی ”إلى“ ہے، دوسرے میں جو متن میں ہے ”إليه“ ہے، مگر اس کے ساتھ ہی ”رسول الله“ کی لام پر جرکھ کراشارة کیا ہے کہ ”رسول“ کا لفظ ”إليه“ کی ضمیر مجرور سے بدل ہے، تقدیر کلام یوں ہے:

『قدم إلى رسول الله سفرة』<sup>①</sup>

”یعنی آنحضرت کے سامنے دستر خوان بچھایا گیا۔“

① صحیح بخاری کی ہی ایک دوسری روایت کے الفاظ ہیں :

”قدمت إلى النبي ﷺ سفرة فلبي أن يأكل منها ثم قال زيد.....“

زید بن عمرو کی محض شرکت ہے، انکاری قول آنحضرت ﷺ کا ہے  
پس مصنف مفترض کا سامارتاڑ پوٹوٹ گیا، الحمد لله  
آنحضرت ﷺ کا برہمنہ ہوتا

ص ۲۲ پر بخاری کی حدیث کے حوالہ سے لکھا ہے:  
”کعبہ کی ترمیم میں آنحضرت اپنے پچا عباس کے کہنے سے ایک دن بالکل  
ننگے ہو گئے اور پھر بے ہوش ہو کر گر پڑے، اُس کے بعد پھر کبھی ننگے نہ ہوئے“  
اُس پر جن سگین لفظوں میں نتیجہ نکالا ہے، وہ مصنف کی شدید قلب کا ثبوت دینے  
میں، لکھا ہے:  
نتیجہ ”نگ اسلام راوی نے پیغمبر خدا کو بے ہوش کر کے جو گرتا ہے، وہ اس  
نیت سے کہ جو کچھ ستر باقی رہ گیا تھا، وہ بھی کھل گیا۔ معاذ اللہ!“

### الحادیث

اب ہم حدیث کے اصل الفاظ ناظرین کے سامنے رکھ دیتے ہیں، مصنف نے ”باب  
الصلوٰۃ فی الجہ الشامیۃ“ کا حوالہ دیا ہے۔ یہ تو غلط ہے۔ اس باب میں یہ حدیث نہیں  
ہے۔ مصنف نے سئے سائے حوالہ دے دیا۔ اصل میں یہ حدیث اس کے آگے ”باب  
کراہیۃ التعری“ میں درج ہے، بہر حال حدیث کے الفاظ یہ ہیں:  
”إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يَنْقُلُ مَعَهُمُ الْحِجَارَةَ لِلْكَعْبَةِ وَعَلَيْهِ  
إِزَارَهُ فَقَالَ لَهُ الْعَبَّاسُ عَمَهُ يَا ابْنَ أَخِي لَوْ حَلَّتْ إِزَارُكَ فَجَعَلَتْ  
عَلَىٰ مَنْكِبِكَ دُونَ الْحِجَارَةِ قَالَ فَحَلَّهُ فَجَعَلَهُ عَلَىٰ مَنْكِبِهِ  
فَسَقَطَ مَغْشِيَا عَلَيْهِ فَمَا رَأَيَ بَعْدَ ذَلِكَ عَرِيَانًا“.

① (بخاری: کتاب الصلوٰۃ، باب کراہیۃ التعری فی الصلوٰۃ وغیرہا)

صحیح البخاری : کتاب الصلاة ، باب کراہیۃ التعری فی الصلاة وغیرہا، رقم الحديث ۱۱۷۳، صحیح مسلم : کتاب الحیض ، باب الاعتناء بحفظ العورة ، رقم الحديث (۳۴۰)

”آن قریشیوں کے ساتھ کعبہ کے پھر ڈھور ہے تھے اور آپ نے تہہ بند باندھا ہوا تھا۔ چچا عباس نے کہا: بیٹا! اگر تم اپنا تہہ بند کھول کر اپنے کندھے پر رکھ کر پھر اٹھاؤ، تاکہ تم کو آسانی ہو۔ چنانچہ آپ نے تہہ بند کھول کر کندھوں پر رکھ لیا۔ پس ایسا کرتے ہی آپ بے ہوش ہو کر گر پڑے، اس کے بعد کبھی ننگے نہیں دیکھے گئے۔“

یہ تو معرض کو بھی تسلیم ہے کہ یہ واقعہ قبل از نبوت کا ہے۔ عرب کے رواج کے مطابق حضرت عباس ﷺ نے برہنہ ہونے کو عیب نہ جانا۔ ہمدردی سے کہا کہ تہہ بند کو پھرلوں کے نیچے کندھے پر رکھ لو، پھر کے بوجھ کی تکلیف نہ ہوگی۔ آنحضرت ﷺ بھی اس وقت چونکہ نبی تھے، نہ کسی شریعت کے ماتحت، بلکہ آپ کی حالت بالکل وہی تھی، جو قرآن مجید نے بتائی ہے :

﴿مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَبَ وَلَا الْإِيمَانُ﴾ ۰

”نبوت سے پہلے تو نہیں جانتا تھا کتاب کیا ہوتی ہے اور ایمان کیا ہوتا ہے۔“

بفرض حال آنحضرت کے باہوش رہ کر برہنگی میں پھر اٹھانے کا ذکر حدیث میں ہوتا، تو بھی اس حدیث کی سند پر کوئی اعتراض نہ ہوتا، کیونکہ ایمانیات اور شرعی احکامات سے بے خبر جو کچھ بھی گذرے، بے جا نہیں۔ مگر حدیث شریف میں یہ ذکر ہے کہ آنحضرت ﷺ جوں ہی برہنہ ہوئے، بے ہوش ہو کر گر پڑے۔ پھر کبھی ننگے نہ دیکھے گئے جس حال میں کہ قریش میں ننگا ہونا عیب نہ تھا، آنحضرت ﷺ کا ننگے ہونے پر بے ہوش ہو کر ہمیشہ کے لیے متنبہ ہو جانا، کمال اظہارِ فضیلت ہے۔

ایک اہل انصاف کی نظر میں یہ حدیث آنحضرت ﷺ کے قبل نبوت کمالات کا اظہار کرتی ہے۔ مگر بقول سعدی مرحوم ۔

گل ست سعدی دور چشم دشمنان خارست ①  
 مفترض کو جائے اعتراض ہے، جس کا جواب یہی ہے  
 تو آشنا یے حقیقت نئی خطاب انجا ست  
کھڑے ہو کر پیشاب کرنا

مصنف "ہفووات" نے ص ۲۳ پر بخاری کی اُس حدیث پر اعتراض کیا ہے، جس میں  
 مذکور ہے کہ آنحضرت ﷺ نے کوڑے کے ایک ڈھیر کے پاس کھڑے ہو کر پیشاب کیا۔ ②  
 مصنف کے نزدیک یہ فعل ایسا ہے کہ بطور نتیجہ لکھتا ہے:  
 "نتیجہ حقیقی یہ نکلا کہ آنحضرت بھی جہلانے عرب میں شمار کیے جائیں" (ص: ۲۳)  
 لطف یہ ہے کہ یہ آپ کو بھی تسلیم ہے کہ بغیر عذر ایساتا دہ پیشاب کرنے سے یہ نتیجہ بر  
 آمد ہوتا ہے، پس سنئے!

اس میں شک نہیں چنانچہ آپ نے خود ہی تسلیم کیا ہے (ص ۲۳) کہ بہت سی روایات  
 میں آیا ہے کہ آنحضرت ﷺ نے کھڑے بول کرنے سے منع فرمایا ہے۔ اس لیے اس  
 روایت کی وجہ یہ ہے کہ وہاں گندے ڈھیر کے پاس ساری زمین (جیسا کہ دیہات میں  
 دستور ہے) گندی ناپاک تھی، بیٹھنے سے کپڑے بلکہ بدن بھی بخس ہونے کا خطرہ تھا، ③ اس  
 لیے حضور ﷺ نے کھڑے بول کر دیا، نہیں کہ عادت ہی ایسی تھی۔ چنانچہ حضرت  
 عائشہ صدیقہ ؓ سے روایت ہے کہ جو کوئی یہ کہے کہ "مکان بیول قائمًا" ④

① سعدی پھول ہے لیکن دشمنوں کی آنکھ میں کاٹتا ہے۔

② صحيح البخاری: کتاب المظالم، باب الوقوف والبول عند سباته قوم، رقم الحديث (۲۳۳۹)،

صحيح مسلم: کتاب الطهارة، باب المسح على التخفين، رقم الحديث (۲۷۳)۔

③ امام ابن حبان رحمہ اللہ نے بھی کھڑے ہو کر پیشاب کرنے کرنے کا مکہ سب قرار دیا ہے، ویکھیں  
 (صحيح ابن حبان: ۴/۲۷۳)

④ سنن الترمذی: أبواب الطهارة، باب ماجاء في النهي عن البول قائمًا، رقم الحديث (۱۲)، قال

الترمذی: "حديث عائشة أحسن شيء في الباب وأصح"، وسنن النسائي: کتاب الطهارة =

آنحضرت ﷺ ہمیشہ کھڑے بول کیا کرتے تھے، وہ جھوٹا ہے۔ پس اس کی مثال ایسی ہے کہ نماز میں فرض ہے کہ قیام کرے، یعنی کھڑے ہو کر نماز ادا کرے، لیکن عذر ہو تو پیٹھ کر بھی جائز ہے، نہیں معلوم ایسے امور پر مفترض ہونے کی کیا ضرورت ہے؟

### وطی فی دبر النساء

ص ۲۲ پر تفسیر کبیر سے ایک روایت نقل کی ہے کہ آنحضرت ﷺ کے کسی نے پوچھا کہ عورتوں کے ساتھ وطی فی الدبر (پیچھے سے جماع کرنا) حلال ہے، آپ نے فر مایا حلال ہے۔ مفترض نے اس پر بڑی تختی سے زبان دارزی کی ہے۔ چنانچہ لکھا ہے: ”کیوں مسلمانو! کیا رسول خدا ایسے ہی اخلاق کی تعلیم دینے آئے تھے؟ کیا ایسا رسول رحمة للعالمین کہا جا سکتا ہے؟ جو جبن (بزدی) اور نامردی پھیلائے اور قطع نسل انسان کے فعل کو حلال بنائے؟ لا حول ولا قوة إلا بالله۔ یہ حدیث قطعاً موضوع ہے۔“ (ص: ۲۵)

### الحدیث

ہنگام میں ایک قصہ مشہور ہے کہ کسی شخص کا نام ”خدا بخش“ تھا، اس سے کسی چلتے پر زے نے پوچھا: آپ کا نام کیا ہے؟ اُس کے منہ سے ابھی ”خدا“ ہی نکلا تھا کہ اُس نے شور پھا دیا کہ لا حول ولا قوہ دیکھوڑے کیسا مردود ہے، کہتا ہے: میں خدا ہوں۔ یہی حال ہمارے مفترض صاحب کا ہے۔ آئے جناب! ہم آپ کو ساری حقیقت سناتے ہیں۔ بغور سننے اور اپنی ناواقفی یا ”دیانت“ کی داد دینگئے، روایت یوں ہے:

«أَنْ رَجُلًا سَأَلَ النَّبِيَّ عَنِ إِتِيَانِ النِّسَاءِ فِي أَدْبَارِهِنْ فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ: "حَلَالٌ" فَلَمَّا وَلَى الرَّجُلُ دُعَاهُ قَالَ: "كَيْفَ قَلْتَ

== باب البول في البيوت جالسا، رقم الحديث (۲۹) == ولفظ الحديث: ”من حدثكم أن النبي ﷺ كان يبول قائمًا فلا تصدقونه“ وفي لفظ ابن حبان (۱۴۳۰): ”من حدثكم أن النبي ﷺ كان يبول قائمًا فكذبه.....“

اس حدیث کو امام ابن حبان، حاکم، ذہبی اور البانی، رحمة الله عليهم نے ”صحیح“، قرار دیا ہے۔

فی أي الخربتين أو في الخرزتين أو في أي الخصفتين أو من قبلها في قبلها فنعم أو من دبرها في قبلها فنعم أو من دبرهافي دبرها فلا إن الله لا يستحي من الحق لا تأتوا النساء في أدبارهن».

❶ (تفسیر کبیر: ۲۴۲/۲ زیر آیت: ﴿نِسَاءُكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ﴾)

”ایک شخص نے آنحضرت ﷺ سے سوال کیا کہ عورتوں کو پیچھے سے ملنا جائز ہے؟ فرمایا جائز ہے۔ جب وہ چلا گیا تو اسے بلا یا۔ فرمایا: عورت کو آگے سے ملنا اگلی جانب میں تو ٹھیک، پیچھے سے اگلی جانب میں دخول کرنا بھی ٹھیک ہے، پچھلی جانب سے پچھلی جانب میں کرنا جائز نہیں۔ اللہ تعالیٰ حق بیان کرنے سے نہیں شرما تا سنو! تم لوگ عورتوں کی پچھلی گلہ (ذبر) میں جماعت کیا کرو!“

آپ نے تفسیر ”فتح البیان“ کا حوالہ بھی دیا ہے۔ اُس میں بھی یہ روایت بعینہا ملتی ہے، ملاحظہ ہو: ۱/۲۸، مصری، زیر آیت: ﴿نِسَاءُكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ﴾

پس بتائیے! اب ہم آپ پر کیا گمان کریں؟ دو حال سے خالی نہیں۔ یا تو آپ بذات خود علوم عربی سے جاہل ہیں۔ یا پر لے درجے کے بد دیانت اور حق پوش ہیں، جس تفسیر کا آپ حوالہ دیتے ہیں، اُسی میں آپ کا جواب موجود ہے، بلکہ ساری روایت دیکھنے سے سوال ہی نہیں پیدا ہو سکتا، تاہم آپ نا حق اہل سنت کو عموماً اور محدثین کو خصوصاً بدنام کرنے کو کس دیدہ دلیری سے آدھی روایت بیان کرتے ہیں کہ مشہور مثال ”بکف چراغ داشت“<sup>③</sup> بھی ماند ہو جاتی ہے، پھر کہلانے کو آپ ہیں ”محقق“ اور ”دقیق“ کیا تھے۔

❶ مسند الشافعی: ۲۷۵ (۱۳۲۲)، شرح معانی الآثار: ۴۳۲، سنن البیهقی: ۱۶۹/۷، الأحاداد والمعتاثی: ۱۶۱/۴، نیز دیکھیں: زرואۃ الغلیل، آداب الرفاف: ۳۲۔

❷ مثال ہے: ”چہ دلا اور است دزدے کہ بکف چراغ دارہ“ وہ چور کتنا دلیر جو ہاتھ میں چراغ لیے ہو۔ یعنی چوری اور سیند زوری!

❸ مفترض کی دیدہ دلیری دیکھیے کہ امام رازی نے مذکورہ بالا حدیث کو ان لوگوں کے دلائل میں

ناز ہے گل کو نزاکت پر چمن میں اے ذوق  
اُس نے دیکھے ہی نہیں نازو نزاکت والے  
پس آپ کو اختیار ہے کہ آپ ان دولقوں "جالل" اور "بد دیانت" میں سے جو نا  
اپنے لا لاق سمجھیں، اختیار کر لیں ۔

من گنو تم کہ ایں مکن آں کن  
مصلحت بین وکار آسان کن ①

باقی رہا کسی ایک دو اشخاص کی بابت یہ کہنا کہ وہ اس فعل کے جواز کے قائل تھے۔ سو  
یہ اُن کے اپنے اقوال اور افعال ہیں، جس کے ذمہ دار وہ خود ہیں۔ ہمارا مذہب تو یہ ہے  
جو مصنف تفسیر فتح البیان کے الفاظ میں ہم نقل کرتے ہیں:

"قد ذهب السلف والخلف من الصحابة والتابعين والأئمة إلى  
أن إتيان الزوجة في ذي رحمة حرام" ②

(تفسیر فتح البیان: ۲۸۶/۱، زیر آیت: نساء کم)

"سلف اور خلف یعنی صحابہ، تابعین اور امامان دین میں کہتے گئے ہیں کہ عورت  
کے ساتھ کچھلی جانب میں ملأپ کرنا حرام ہے"  
کہیے! کیا رائے ہے؟

اعیان الہل حدیث!

اس مصنف کو اپنے جیسے ایک دوسرے مصنف سے دھوکا لگا ہے۔ اس نے "فتح  
المبین مع تبیہ الوہابیین" کی بناء پر ایسی دلیری کی۔ ممکن ہے اس میں وہاں کی

== شمار کیا ہے، جو وطی فی الدبر کو حرام قرار دیتے ہیں، لیکن معرض اسی روایت سے جواز کشید  
کر کے الٹا حدیث پر اعتراض کر رہے ہیں۔ والله فی خلقہ شوون !!

① میں نہیں کہتا یہ کہ، وہ کر..... مصلحت کو دیکھو اور آسان کام کر۔

② نیز دیکھیں: فتح القدير: ۱/۴۵

تردید میں یوں لکھا ہو کہ وہاں یوں کا یہ مذہب ہے، جو سراسر غلط اور بہتان ہے۔ آپ لوگ غور کریں کہ کس کس قسم کے بہتانات آپ کے فرقہ حق پر لگائے گئے ہیں۔

کس روز تھتیں نہ تراشا کے عدو

کس دن ہمارے سر پر نہ آرے چلا کے

تو کیا یہ مناسب اور زیبا ہے کہ جس طرح آپ لوگوں پر غلط اذامات لگانے گئے ہیں۔ آپ خود بھی دوسروں پر یا اپنے میں سے کسی فرد پر اُسی طرح غلط اذام لگا لگا کر بدنام کیا کریں؟

مثال کے طور پر میں کہتا ہوں کہ میرے مخالف رائے علمائے کرام کی مقدس صورتیں میرے حق میں کہتے ہیں کہ میں مجرمات اور کرامات کا منکر ہوں۔ حالانکہ میں اپنی قضیفات میں مجرمات کا ثبوت دیتا ہوں، میری دونوں تفسیروں میں مجرمات کا ثبوت ہے، آریوں کے جواب ”حق پر کاش“ اور ”ٹرک اسلام“ میں ثبوت دیا ہے۔ تاہم میرے عنایت فرمائیں کہتے جاتے ہیں، تو میں اس کے جواب میں بجز اس کے کیا کہوں۔

## گل ست سعدی و در چشم دشمنان خاراست

ناظرین کی آگاہی کے لیے مولوی محمد علی واعظ بو پڑی کا ایک خط نقل کرتا ہوں، جو  
جناب موصوف نے حال ہی میں خلیفہ نظام الدین صاحب مقیم چک رام دیوالی ضلع لاہل پور  
(پنجاب) کو لکھا ہے، اس میں یہ فقرہ بھی ہے :

”قرآن مجید میں مجرمات اور کرامات جس قدر یہاں ہیں، شناء اللہ سب

کامنگر ہے۔“

قیامت کے روز جب یہ تحریر پیش ہو کہ راعظ صاحب کو کہا جائے گا۔ ﴿إِقْرَأْ كِتَابَكَ كَفِي بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا﴾<sup>۱</sup> تو میں نہیں جانتا، اس روز کیا جواب دیں گے؟!

۱۔ بنی اسرائیل : ۱۴ (ایسی کتاب بڑھ، آج تو خود اینے آپ پر بطور محافظت کافی ہے)

بروز خرگ پر سن خرسو را چه اشتبه

چه خو اهی گفت قربانی شوم تامن ہاں گویم ①

مصنف "هفووات" نے ص ۲۷ پر عنوان لکھا ہے :

"بہتان ذہول قرآن از رسول" ②

اس عنوان کے ماتحت صحیح بخاری سے ایک حدیث نقل کی ہے کہ آنحضرت ﷺ ایک روز مسجد میں تشریف لائے تو ایک شخص کے حق میں فرمایا "خدا اس پر حرم کرے، اس نے مجھے بھولی ہوئی فلاں آیت یاد دلائی" ③

اس روایت پر مصنف "هفووات" کو بہت رنج ہے، چنانچہ اس رنج کا اظہار اس طرح کیا ہے، لکھتے ہیں:

"کیوں مسلمانوں احتیاطِ شریعت ایسے ہی ہوا کرتے ہیں۔ جو حکام خدا کو بھول جائیں؟"

اہم حدیث

تصب اور ضد کا برا ہو جو انسان کو سوچنے اور سمجھنے سے نالع ہوتے ہیں، مصنف کے حق میں ہم کہاں تک حسن ظنی سے کام لیں۔ آخر ہم مجبور ہیں کہ اپنا مافی الصیر ظاہر کر دیں کہ آپ نے قرآن مجید کا سادہ ترجمہ بھی نہیں پڑھا ہو گا۔ ورنہ ایسا بے تکا سوال نہ کرتے، قرآن مجید میں صاف ارشاد ہے:

**﴿سَنَقْرِئُكَ فَلَا تَنْسِي إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ﴾ . (ب ۳۰) ④**

۱ اگر خرگ کے دن پادشاه سے پوچھا گیا کہ تو نے کیوں قتل کیا ہے کیا کہے گا۔ تم پر قربان ہوں تاکہ میں بھی وہ ہی کہوں!

۲ رسول پر قرآن کریم بھولنے کا بہتان۔

۳ صحیح البخاری: کتابہ فضائل القرآن، باب نسیان القرآن و هلی يقول نبیت آیہ کذاد رکذاء، رقم الحدیث (۴۷۵۱) و لفظہ: "سمع رسول الله ﷺ رجلاً يغراً في سورة بالليل في المسجد ف قال يرحمه الله لقد أذكرني كذاد كذا آية كت أنسنتها ملساً سورة كذاد كذا"۔

۴ الأعلى: ۶-۷

”هم (خدا) تجھے پڑھادیں گے، پھر تو نہ بھولے گا، مگر جو اللہ چاہے“

یہ آیت صاف بتاری ہے کہ قرآن مجید میں سے کسی آیت کا آنحضرت ﷺ کو بطور نیان کے ذہول ہو جانا جائز ہے۔ نہیں معلوم مصنف ”هفووات“ کے نزدیک اس آیت کا کیا مطلب ہو گا، ہم شروع میں کہہ آئے ہیں کہ مسلمانوں میں فیصلہ کن کتاب قرآن مجید ہے، اسی کی شہادت پر مدار ہے، دگر یقین! (باتی کچھ بھی نہیں)

### مصنف ”هفووات“ کا ہفووات

شروع شروع میں مصنف ”هفووات“ کے حق میں ہمارا نیک گمان تھا۔ لیکن جوں جوں ان کی کتاب کو بفوردیکھا گیا، تو گمان بدلتا گیا۔ اب تو یہ خیال ہے کہ مصنف نہ تنی مذہب سے واقف ہے، نہ شیعہ سے، نہ قرآن سے نہ حدیث سے، ہمارا زبانی دعویٰ قابل جست نہیں۔ ہم اس کا ثبوت دیتے ہیں۔

### نبی ﷺ کا نماز میں بھول جانا

ص ۲۸ پر مصنف ہذا نے ایک عنوان لکھا ہے ”بہتان بر رسول در سہو صلوٰۃ“<sup>①</sup>

اس عنوان کے نیچے صحیح بخاری سے وہ حدیث لائے ہیں، جس میں آنحضرت ﷺ کے بھول کر چار رکعتوں کی بجائے دورکعت پڑھنے کا ذکر ہے،<sup>②</sup> اس حدیث پر لکھا ہے: ”اس حدیث سے معلوم ہوا کہ آنحضرت بخسرو قلب عبادت خدا نہ کرتے تھے جس سے خشوع خضوع و خلوص ندارد۔ (اخلاص و عاجزی نہ رہتی) الہی تو بہ تو بہ!“

اس کے علاوہ ایک نوٹ خاص سرخ دے کر لکھا ہے:

”آنحضرت کا نماز میں سہو کرنا خلاف عقل ہے، کیونکہ سہو اس وقت ہوتا ہے کہ اس فعل سے غفلت ہو، پھر اس حدیث میں یہ بھی ہے کہ مقتدی صحابہ بخسرو قلب نماز پڑھتے تھے۔ جن کو یاد تھا کہ آنحضرت ﷺ نے دور کعتیں پڑھیں

① رسول اللہ پر نماز میں بھولنے کا بہتان۔

② صحيح البخاري: أبواب المساجد، باب تشبيك الأصابع في المسجد وغيره، رقم الحديث ۶۸ (صحیح مسلم: كتاب المساجد، بباب السنو في الصلاة والسجود له رقم الحديث ۵۷)

اور دونہیں پڑھیں، پس تیرت ہے کہ صحابہ توجہ عبادت بجالا میں اور رسول خدا بغیر حضور قلب عبادت کریں!“

نتیجہ! چونکہ رسول عبادت خدا میں بھی غفلت کرتے تھے۔ پس ”جاء الاحتمال بطل الاستدلال“، لہذا درجہ مفترض الطاعة سے تنزل اور رسالت سے موقوف اور صحابہ کا عہدہ رسالت پر تقرر۔ افسوس! کیا ایمان و اسلام ہے!“ (ص: ۲۸)

### اہم حدیث

ناظرین! یہ نوٹ ملحوظ رکھیے اور مندرجہ ذیل حدیث شیعہ روایت سے سنئے، جو مصنف کے نزدیک معتبر اور مدار ایمان ہے۔ شیعوں کی معتبر کتاب حدیث ”استبصار“ میں یہ روایت یعنی اسی طرح ملتی ہے، جس کے الفاظ یہ ہیں:

”إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ الْبَلَاغُ صَلَّى بِالنَّاسِ الظَّهَرَ ثُمَّ سَهَا وَسَلَمَ فَقَالَ لَهُ ذُو الْشَّمَائِلَيْنَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنْزَلْتَ فِي الصَّلَاةِ شَيْءًا؟ فَقَالَ مَا ذَكَرْتَ إِنَّمَا صَلَيْتَ رَكْعَتَيْنِ فَقَالَ رَسُولُ عَلَيْهِ الْبَلَاغُ أَتَقُولُونَ مِثْلَ قَوْلِهِ، قَالُوا نَعَمْ فَقَامَ خَاتَمُ الْبَلَاغِ وَسَجَدَ سَجْدَتِي سَهْوًا“۔ (۱۸۶/۱)

”یعنی آنحضرت نے بھول کر چار کی بجائے دو رکعتیں پڑھیں، تو بتانے پر پوری کی اور دو بجہہ سہو کیے“

ناظرین! اللہ بتائیے کہ ایک ہی واقعہ ہے، جو شعیہ و سنی دونوں کی کتب حدیث میں ملتا ہے، پھر سنیوں کی کتاب ”صحیح بخاری“ کا نام ہے کہ پدرگانی پھیلانا اور شروع کتاب میں لکھنا: ”فرقہ اہل سنت کے بعض اسلاف نے بغیر تحقیق پیغمبر کی توہین کو صحیح سمجھ کر اپنی جامع وغیرہ میں درج کر لیا“ (ص: ۳)

بتائیے! اپنا گھر شیشہ کا بنا کر دوسروں پر پتھر بر سانا ہے یا نہیں؟

آپ ہی اپنے ذرہ جوڑ و ستم کو دیکھو

ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی  
یہ بھی غلط ہے کہ نماز میں سہو غفلت ہی سے ہوتا ہے۔ نہیں بلکہ کمال استغراق سے  
بھی ہو سکتا ہے، جس میں نماز کی رکعات، سکون اور حرکات سے بھی غفلت ہو جاتی ہے  
حضرات کا طین کا سہو ایسا ہی ہوتا ہے۔

کار پاکاں را قیاس از خود مکیر!

گرچہ باشد از نوشن شیر و شیر ①

صفحہ ۲۸ کے اخیر میں ایک عنوان لکھا ہے:

### بہتان اور قرزا قی رسول ②

اس عنوان کے نیچے بخاری کی حدیث لکھی ہے، جس میں ذکر ہے:

«إنما خرج رسول الله ﷺ بِرِيدٍ عَيْرٍ قَرِيشَ حَتَّى جَمَعَ اللَّهَ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ عَدُوِّهِمْ عَلَى غَيْرِ مِيعَادٍ». (بخاری: ۵۶۴/۲) ③

آنحضرت ﷺ قریش کے قافلہ پر قبضہ کرنے کی نیت سے نکلے تھے۔ خدا  
نے ان کو دشمنوں سے جنگ میں مقابل کر دیا۔

اس روایت کو نقل کر کے مصنف ”هفوات“ نے بڑی سختی سے نکتہ چینی کی ہے۔

چنانچہ اصل الفاظ یہ ہیں:

”بکثرت احادیث و تواریخ میں یہی مضمون ہے کہ آنحضرت بدر میں لوٹنے  
گئے تھے، معاذ اللہ! ایمان سے بولو! کیا تمہارے رسول لیبرے تھے؟، کیا  
خدا نے ڈاکو کو رسول بنا کر بھیجا تھا؟۔ کیا رسول اللہ کی نسبت لوٹنے کا لفظ کہنا

① نیک لوگوں کے کام کو اپنے اوپر مت قیاس کر..... اگرچہ لکھنے میں شیر (دودھ) اور شیر ایک طرح ہی ہیں۔

② رسول پر لوٹنے کا الزام

③ صحیح البخاری: کتاب المغازی، باب حدیث کعب بن مالک، رقم الحدیث (۴۱۵۶)،

صحیح مسلم: کتاب التوبۃ، باب حدیث توبۃ کعب بن مالک و صاحبہ، رقم الحدیث (۲۷۶۹)

رسول اللہ کی توجیہ نہیں ہے؟” (ص: ۲۹)

### اہم حدیث

معلوم نہیں مصنف نے ”لوٹ“ کا لفظ کیوں اختیار کیا، جو اردو زبان میں مکروہ معنی کے لیے بھی مستعمل ہے، وہی لفظ کیوں استعمال نہ کیا، جو قرآن شریف میں اس کے متعلق آیا ہے۔ یعنی ”غیمت“

اس قصہ کی بناء یہ ہے کہ قریش مکہ اور مسلمانوں میں وہ نسبت تھی، جو چند روز ہوئے انگریزوں اور جرمنوں میں تھی، جہاں ایک فریق دوسرے کو ملتا اسے نقصان پہنچاتا۔ یہ حرbi قانون ایسا صحیح ہے کہ آج تک بھی ترقی و تہذیب کے باوجود منسون نہیں ہوا۔ بلکہ دن و نی اور رات چوگنی اس میں ترقی ہوئی ہے، جس کی مثالیں گذشتہ جگ میں چار سال تک اتنی کافی ملتی رہی ہیں کہ اُن میں اضافہ کی گنجائش نہیں۔ پس آنحضرت کا قریش مکہ کے قافلہ پر حملہ کرنے کے لیے نکلا نہ شرعاً منوع تھا، نہ حرba، نہ اخلاق تھا۔ اسی لیے حکم ہے :

﴿فَكُلُوا مِمَّا غَنِيتُمْ حَلَالًا طَيِّبًا﴾۔ (پ ۱۰ ع ۵) ①

”جو کچھ تم نے مال غیمت حاصل کیا ہے، اسے حلال جان کر خوب کھاؤ“ ایسے ایک واقعہ پر سوال کرنا، جس کی بناء قرآن مجید کی واضح تعلیم پر ہو، ہماری سمجھ میں نہیں آتا کہ ایک کلہ گوکا کام ہے یا غیر کا۔

آپ، ہی، اپنے ذرہ جوں و ستم کو دیکھو  
ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہو گی

حضرت ابو بکر رض پر افتراء پر داڑی

ص ۲۹ پر عنوان لکھا ہے :

”بہتان در توہین رسول ﷺ مجانب ابو بکر!“ ②

۱) الأنفال: ۶۹

اس میں تاریخ الخلفاء سے حضرت ابو بکر صدیق کا قول نقل کیا ہے کہ جب حضرت مددوہ نے اسامہ کی فوج کو بھیجنا چاہا، اس بناء پر کہ آنحضرت ﷺ نے اس فوج کو بھیجا تجویز فرمایا تھا، اس پر حضرت مددوہ نے یہ لفظ بھی فرمائے تھے:

«والذی لَا إلہ إلّا هوَ جَرَاثُ الْكَلَابُ بِأَرْجُلِ أَزْوَاجِ النَّبِیِّ

مارد دت جیشا و تجهہ رسول اللہ۔<sup>۱</sup>

”قسم ہے اللہ کی! اگر نئے آنحضرت کی یوں یوں کی تائیں گھیث لے جائیں، تو میں اس فوج کو کبھی نہیں روکوں گا، جو آنحضرت نے خود تیار کی تھی،“

### الحادیث

مصنف ”هفوایت“ اس کو آنحضرت پر بہتان کہتے ہیں۔ ہماری سمجھ میں نہیں آتا کہ یہ قول آنحضرت ﷺ پر بہتان کیا ہے؟ اس میں تو ابو بکر صدیق مغض ایش استقامت کا ذکر کرتے ہیں۔ چونکہ اس وقت لوگ اس فوج کو بھیجنے کے مخالف تھے، اس لیے حضرت مددوہ نے کمال جرأت سے فرمایا کہ بفرض حال اگر پیغمبر خدا ﷺ کے اہل بیت پر بھی ابھی حملہ ہو۔ جس میں ہم کو ختم مصروفیت لازمی ہو، تو بھی ہم اس فوج کا بھیجننا ملتوی نہ کریں گے۔

یہ شرطیہ قضیہ بعینہ اس شرطیہ کی طرح ہے جو قرآن مجید میں یوں مذکور ہے:

﴿لَوْ أَنَا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنْ اقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ أَوْ اخْرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا فَعَلُوا إِلَّا قَلِيلٌ مِّنْهُمْ﴾۔ (پ ۵۶ ع ۶۰)

”اگر ہم ان پر فرض کرتے کہ اپنے نفوس کو قتل کرو یا اپنے وطن سے نکل جاؤ،

۱- الاعتقاد للبيهقي: ۳۴۵، تاریخ دمشق: ۶۰۱۲، البداية والنهاية: ۳۰۵۱۶، تاریخ الخلفاء

للسیوطی: ۶۷

اس کی سند میں ”عبد بن كثير الشفقي البصري“ راوی ”متروک“ ہے، لہذا یہ اثر سخت ضعیف ہے۔

ویکھیں: التاریخ الكبير: ۴۲۰/۶، الجرح والتعديل: ۸۴/۶، الکامل لابن عدی: ۳۲۳/۴،

المجموعین: ۱۶۶/۲، تهذیب الکمال: ۱۴۵/۲۴، تقریب التهذیب: ۲۹۰

۲- النساء: ۶۶

تو بہت کم لوگ ایسا کرتے۔“

جس طرح اس آیت میں بطور شرط کے فرمایا ہے، اُسی طرح حضرت صدیق نے کہا تھا، جو بлагوت کے قاعدہ کے مطابق کلام میں حسن پیدا کرتا ہے۔ مگر مفترض صاحب اس کو بھی تو ہیں اور بہتان علی الرسول سمجھتے ہیں، تو بجز اس کے کیا کہیں ۔

چوبشیوی خن الہ دل گو کہ خطاست  
خن شناس نئی دلبر اخطا انجاست ①  
ص ۳۰ پر ایک عنوان لکھا ہے:

”بہتان شراب خوری رسول ﷺ در مسجد فضیخ“ ②

اس عنوان کے نیچے شیخ عبدالحق مرحوم کا ایک قول نقل کیا ہے اور مسند امام احمد سے ایک روایت لائے ہیں، جس کے الفاظ یہ ہیں:

”آنحضرت ﷺ کے سامنے فضیخ لائے، آپ نے اس کو پیا۔“ ③

فضیخ کی بابت منتخب اللغات سے مصنف نے خود ہی نقل کیا ہے:

”فضیخ شراب غورہ (اگور) خرمادشیرہ اگور وغیرہ“

اسی طرح لغت کی معتربر کتاب قاموس میں لکھا ہے:

① جب الہ دل کی بات کو سنتے تو یہ نہ کہہ کر غلطی ہے۔ تھیں شناسائی خن نہیں یہی غلطی ہے۔

② رسول پر مسجد میں ”فضیخ شراب“ پینے کا بہتان

③ مسند احمد: ۱۰۶۲، مسند ابی یعلی: ۱۱۱۰، تقریب التہذیب: ۲۱۳۱۶

اس کی سند میں ”عبداللہ بن نافع“ راوی ”منکر الحدیث، و متروک الحدیث وضعیف“ ہے:  
(التاریخ الکبیر: ۲۱۳/۵، الحرج والتعدیل: ۱۸۳/۵، الضعفاء للنسائی: ۶۴، تہذیب الکمال:

۲۱۳/۱۶، تقریب التہذیب: ۳۲۶)  
اس کی دوسری سند بھی ہے (مصنف ابن ابی شیبۃ: ۹۶/۵) لیکن یہ غکرمه مولیٰ ابن عباس کی مرسل روایت ہے، مزید برآں اس کی سند میں ”جاپر بن یزید الجعفی“ راوی ”ضعیف و متروک“ ہے۔ نیز اس کی سند میں ”شريك بن عبد اللہ التخعمی“ ہے، جو ”صدقوق بخطیه، کثیراً، تغیر حفظہ مذکولی القضاہ بالکوفہ“ ہے۔ (تقریب التہذیب: ۶۶)

«الفضيح عصير العنب وشراب يتخذ من بسر»<sup>۱</sup>

”یعنی فضیخ انگوروں کے عرق اور کھجوروں کے نقوع<sup>۲</sup> کا نام ہے۔“

تعجب ہے کہ مصنف تعصب اور ضد میں ایسا مغلوب ہوا کہ اُسے اپنی غلطی کا مطلق علم نہیں ہوتا۔ مزید تعجب یہ ہے کہ اس کا کوئی حالی موالی بھی اُسے اطلاع نہیں دیتا۔

اے جناب! انگوروں کا نچوڑ اور کھجوروں کا نقوع کون حرام کہتا ہے؟ ہم صاف لفظوں میں کہتے ہیں کہ یہ دونوں حلال ہیں۔ معلوم نہیں کہ محض نچوڑ اور نقوع میں نہ نہیں ہوتا، جب تک کہ اس کو جوش دے کر پکایا نہ جائے، بغیر جوش کے مُسکر (نشہ آور) نہیں ہوتے۔<sup>۳</sup> جس طرح ہندوستان میں گنوں کا رس جسے اردو میں ”رس“ اور پنجابی میں ”روہ“ کہتے ہیں۔ کیا یہ حرام ہے؟ یا للعجب و ضیعہ الأدب (کس قدر تعجب اور ادب کا نقصان ہے)

### لطیفہ

بدگانی کا برا ہوا، ایک دفعہ دفتر ”اہل حدیث“ میں ایک معبر بزرگ مہمان تھے۔ اپنا بنوایا ہوا شربت سفید بوتل میں ان کے ساتھ تھا۔ ایک بدگان نے دیکھا اور شہر کی ایک ایسی مجلس میں جا کر بتایا، جہاں کے لوگ ہر قسم کی غلط خبر کو میرے حق میں صحیح سمجھنے کو تیار تھے، کہا

۱ القاموس المحيط: ۳۲۹

۲ سر کے یا پانی میں بھگو کر رکھنا۔

۳ فضیخ ایک قسم کی شراب کا نام تھا، جو حرمت شراب سے قبل پی جاتی تھی، اور جب شراب کی حرمت ناول ہوئی، تو اس کو بھی حرام قرار دیا گیا، ویکھیں:

صحیح البخاری: (۲۳۳۲)، صحیح مسلم (۱۹۸۰)، نیز دیکھیں: ابن حبان: ۱۷۴/۱۲، فتح الباری: ۱۸۶

جس سے ثابت ہوتا ہے کہ ”فضیخ“ حرام کردہ شراب کی قسم سے ہے، لہذا جب مفترض کی ذکر کردہ روایت ہی سند اُندا ”ضعیف“ ہے، تو تاویل کی ضرورت نہیں، بلکہ اس کا ضعف ثابت کر دینا ہی کافی ہے۔ وللہ الحمد!

کہ اب تو مولوی شاء اللہ کی یہ حالت ہو گئی ہے کہ ان کے مکان میں ایک شخص شراب کی بوتل لیے بیٹھا تھا۔ مولوی صاحب نے اُسے منع نہ کیا، اسی مجلس میں ایک جو شیلے دیندار باہر کے بھی آئے ہوئے تھے، وہ سید ہے دفتر الحدیث میں آئے، آتے ہی اظہار رنج کیا۔ میں پہلے تو اس خبر کا مفہوم نہ سمجھا کہ یہ کیا کہتے ہیں کہ آپ کے مکان میں شراب پی جاتی ہے اور آپ خاموش دیکھتے ہیں۔ اتنے میں وہ مسن (عمر سیدہ) بزرگ بھی آگئے۔ اس وقت میں سمجھ گیا کہ اُو ہو! بات تو یہ ہے کہ جو شربت کی بوتل ان حضرت کے پاس تھی، اُسی کو شراب سمجھا گیا۔ میں نے جھٹ سے کہا: ”ابے لو! وہ شرابی آگئے۔“ وہ بزرگ میرا یہ قول سن کر جیران ہوئے۔ تب میں نے سارا قصہ دنوں صاحبوں کو سنا کر شکر رفع کیا۔ الحمد لله جس طرح بوتل شربت بوتل شراب سمجھ کر کسی نے روایت کر دی، اسی طرح مصنف ”هفووات“ نے سمجھا کہ فضیخ میں نشہ لازمی ہے۔ آنحضرت ﷺ کے پیٹے کا ذکر جب ہے، تو نشہ آور ہی پی ہو گی۔ پس دیر کیا تھی۔ منہ کھول کر ”هفووات“ لکھ دیا۔

ج فرمایا جناب پیغمبر خدا ﷺ نے:

”إِيَاكُمْ وَالظَّنُّ إِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ“ ①

”بدگانی سے بچا کر و بدگانی سخت جھوٹ ہے۔“

ج ہے:

لف پر لطف ہے اماء میں میرے یار کے یار  
حائے حلی سے گدھا لکھتا ہے ہوز سے ہمار

منافق کی نماز جنازہ پڑھنا

مصنف ”هفووات“ نے ص ۳۱ پر صحیح بخاری کی ایک روایت لکھی ہے، جس میں ذکر ہے کہ آنحضرت ﷺ عبد اللہ بن ابی منافق کا جنازہ پڑھنے لگے، تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ مانع

① صحیح البخاری: کتاب النکاح، باب لایخطب من خطب اخوه حتى ينكح او يدع، رقم

الحدیث (۴۸۴۹)، صحیح مسلم: کتاب البر والصلة، باب تحريم الظن والتجسس والتنافس،

رقم الحدیث (۲۵۶۳)

ہوئے۔ عرض کیا: یہ وہ شخص ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس پر دعا کرنے سے آپ کو منع فرمایا ہوا ہے۔ حضور نبی رحمت نے فرمایا: منع تو نہیں فرمایا، البتہ مجھے اختیار دیا ہے، ان لفظوں سے کہ بخشش مانگ یا نہ مانگ۔ اس پر صاف لفظوں میں آیت اُتری کہ منافقوں میں سے کوئی مرجائے، تو اس کی نماز جنازہ مت پڑھا کرو۔ ①

مصنف ”هفوات“ اور مولوی حشمت علی اہل قرآن دونوں اس حدیث پر بہت خفا ہیں اور اس کو بہت ان برسول کہتے ہیں۔ (إشاعة القرآن نمبر ۱۰۔ اگست ۱۹۲۵ء)

### امدادیت

مصنف ”هفوات“ کے خیال میں ایسا کرنے سے پیغمبر کا جہل ثابت ہوتا ہے۔ اسی طرح اہل قرآن بھی اس فعل نبوی کو آیت کے خلاف سمجھتے ہیں۔ حالانکہ غور کرتے تو یہ قضیہ یعنیہا قصہ حدیبیہ کے مشابہ پاتے، جس میں ذکر ہے کہ آنحضرت ﷺ نے خواب میں دیکھا کہ میں طوافِ کعبہ کر رہا ہوں، علم الٰہی کے موافق ابھی وقت نہیں پہنچا تھا، مگر حضور ﷺ نے ازرا و شوق مکہ کی طرف کوچ فرمادیا، وہاں جا کر روکے گئے، تو حرام توڑ کر وابسی کا ارادہ کیا۔ اُس موقع پر بھی حضرت عمر بن علیؓ تھے جو سائل بن کرپیش ہوئے، جس پر آیت نازل ہوئی:

﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُّبِينًا﴾۔ (ب ۲۶ ع ۹۶)

”هم نے، اے رسول! تھجھ کو نمایاں فتح دی ہے۔“

اسی طرح آیت زیر بحث میں ارشاد تھا کہ ان لوگوں کے حق میں بخشش مانگو یا نہ مانگو خواہ ستر دفعہ بھی بخشش مانگو گے، خدا ان کو کبھی نہ بخشنے گا۔ آنحضرت نے اس ستر کے عدد کو

① صحیح البخاری: کتاب الجنائز، باب الکفن فی القمیص الذی یکف او لا یکف و من کفن بغیر قمیص، رقم الحديث (۱۲۱۰)، صحیح مسلم: کتاب صفات المنافقین و احکامہم، رقم الحديث (۲۷۷۴)

② (الفتح: ۱) وکھیں: صحیح البخاری: کتاب الشروط، باب الشروط فی الجهاد، رقم الحديث (۲۵۸۱) و کتاب المغازی، باب غزوۃ الحدیبیۃ، رقم الحديث (۳۹۴۳)

ستہ ہی تک محدود کجھا اور فرمایا میں ستر سے زیادہ دفعہ بخشش مانگوں کا، یہ کچھ شک نہیں کہ یہ جواب شفقت اور رحمت پر تو مبنی تھا، مگر منشاء اللہ کے موافق نہ تھا۔ اس لیے دوسری آیت صاف لفظوں میں نازل ہوئی:

﴿فَوَلَا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ﴾۔ (ب۔ ۱۷۴)

”ان منافقوں میں سے کوئی مر جائے، تو آپ اس کا جنازہ نہ پڑھا کرو“

اس صاف اور صریح حکم کے بعد حضور نے کسی منافق کا جنازہ نہیں پڑھا۔ معلوم نہیں اس کو رائی سے پہاڑ کیوں بنا یا گیا؟!

### صحابہ کے خلاف اظہار ناراضکی

ص ۳۲ پر مصنف ”هفوات“ نے عجیب گل کھلایا ہے۔ حدیث لقطہ نقل کی ہے۔ جس میں حضور نے گری پڑی چیزوں کے متعلق حکم فرمایا ہے کہ جو چیز تم کو ملے، اسے سال تک مشہور کیا کرو وغیرہ۔ اسی حدیث میں ذکر ہے کہ ایک صحابی نے عرض کیا: حضرت ﷺ کسی کو اونٹ مل جائے تو وہ کیا کرے؟ اس پر آپ کو ذرا غصہ آیا، فرمایا: تمہیں اس سے کیا؟ وہ اپنا کھانا پینا ساتھ رکھتا ہے، جہاں جائے گا، کھائے پیئے گا، جب تک اس کا مالک اس کو پالے گا۔

اس پر مصنف ”هفوات“ کو وہ غصہ آیا ہے کہ الامان۔ لکھتا ہے:

”راوی صاحب نے اس حدیث سے آنحضرت ﷺ اور صحابہ ﷺ کی بے حد ہیوکی ہے۔ غصب خدا! رسول اللہ سے صحابہ کا یہ مخراپن بالکل غلط، کیونکہ رسول اللہ کی تو یہ شان تھی کہ چند صحابہ اور کعب بن مالک غزوہ تبوک میں

① التوبۃ: ۸۴

② صحیح البخاری: کتاب العلم، باب الغصب فی الموعظة والتعليم إذا رأى ما يكره، رقم الحديث (۹۱)، صحیح مسلم: کتاب اللقطة، رقم الحديث (۱۷۲۲)

شریک نہ ہوئے، تو آنحضرت کا آن پر عتاب ہوا اور حکم ہوا کہ ان لوگوں سے کوئی بات نہ کرے، تو اکیا ون (۵۱) دن تک گھر کی جو روتک نے بات نہیں کی اور ابو لبابہ نے تین دن تک مسجد نبوی کے ستون سے اپنے تیس باندھ رکھا، جب خطا معاف ہوئی۔“ (ص: ۳۲)

### اہم حدیث

علوم نہیں یہ غصب و غصہ کس بات پر ہے۔ ایک شخص سوال کرتا ہے، آنحضرت ﷺ جواب دیتے ہیں۔ آپ درمیان میں اتنا جوش کرنے والے کون؟ اور پھر اس واقعہ کعب بن مالک سے کیا تعلق؟ یہ سب باتیں ایسی ہیں کہ مجبوراً ہم سے یہ کہلواتی ہیں۔

بنے کیونکر کہ ہے سب کار اُٹا

ہم اُٹے ، بات اُٹے ، یار اُٹا

### حضرت عمر بن الخطابؓ کے خلاف اظہار ناراضگی

پھر اسی ص ۳۲ پر صحیح بخاری، کتاب التفسیر سے ایک روایت نقل کی ہے جس میں ذکر ہے کہ بعض لوگوں نے سوال کیے، جو آنحضرت کو ناپسند ہوئے، مگر جواب دیے، اس پر حضرت عمر نے آنحضرت کے چہرہ کی حقیقت پہچان کر عرض کیا:

«رضینا بالله ربا و بالإسلام دینا و بِمُحَمَّدٍ نبِيَا»۔ (مشکوہ ص ۳۲)

”یعنی ہم نے بخوبی خدا کو اپنا رب جانا اور اسلام کو دین اور محمد کو رسول!“

### اہم حدیث

درحقیقت حضرت عمر بن الخطابؓ کی یہ کمال دور اندیشی اور ادا فرض ایمانی تھا کہ خنثی تو آئی

❶ صحیح البخاری: کتاب العلم، باب من برک على رکبته عند الإمام أو المحدث، رقم الحدیث (۹۳) و کتاب التفسیر، باب (لاتسأوا عن أشياء إن تبدلکم تسوکم)، رقم الحدیث (۴۳۴۶)، صحیح مسلم: کتاب الفضائل، باب توقیره مُتَّلِّه و ترك إکثار سواله، رقم الحدیث (۲۳۵۹)

کسی اور پر، مگر آپ اس کی طرف بے دفعہ کرنے کو کھڑے ہوتے ہیں۔ جو درحقیقت خیر خواہی برادر ہے، حضرت عمر بن الخطاب نے گویا اظہار کیا کہ ہم سب حضور ﷺ کے خادم اور بے دام امتی غلام ہیں، ہمارے سوال کسی عناد پر منی نہیں ہیں، لہذا ہم کو (یعنی سائلین کو) معافی ہونی چاہیے۔ اس روایت سے حضرت عمر بن الخطاب کا بارگاہ رسالت میں تقرب اور وجاہت خوب ثابت ہوتی ہے کہ آپ متعوب لوگوں کی میں حالتِ عتاب میں بھی سفارش کیا کرتے تھے۔ مگر مصنف ”هفووات“ کو چونکہ حضرت عمر بن الخطاب سے بوجہ تشیع کے رنج ہے، اس لیے آپ کو یہ اعزاز عمری کیسے گوار ہو سکے؟ آپ نے اس کو حضرت عمر بن الخطاب کے حق میں تجدید ایمان کا محل قرار دیا۔ چنانچہ ص ۳۲ پر ”تجدد ایمان عمر“ کا عنوان لکھ کر ص ۳۲ پر لکھا ہے :

”راوی نے حضرت عمر کی عزت اپنے نزدیک بڑھائی اور رسول اللہ کو ذیل کیا ہے اور فی الحقیقت حضرت عمر کو کافر بنادیا، الٰہی توبہ توبہ!!“

### الحادیث

یہ سب غیض و غضب دراصل اُسی ضد اور رنج کا عکس ہے، جو شیعوں کو اہل بیت علی<sup>①</sup> سے چلی آتی ہے۔ ورنہ دراصل جو کچھ ہے، وہ ہم نے اور پڑکر دیا۔

### شیعہ اور حق پسندی:

کتاب ”هفووات“ طبع اول ۸۸ صفحات پر ختم ہے، صفحات تک اس کا جواب ہم نے مفصل دے دیا تھا، اس کے بعد بوجوہ خاموشی رہی، اتنے میں مصنف ”هفووات“ (شیعہ) نے ”هفووات“ کو دوبارہ چھپوایا۔ ہمیں مصنف کی حق پسندی کے گمان پر بخیال تھا کہ جتنے جوابات ہم نے اُن کو دیئے ہیں، اُن کو تو قبول کریں گے، باقی کا تقاضا رکھیں گے۔ لیکن طبع دوم دیکھنے سے معلوم ہوا شیعہ اور حق پسندی

① حضرت علی رضی اللہ عنہ کو داما رسول اللہ ﷺ ہونے کی وجہ سے اہل بیت کا وصف حاصل ہے، تو حضرت عمر بن الخطاب کو داما علی بن الخطاب ہونے کے باعث اہل بیت علی بن الخطاب کہنا حائز ہے! (مؤلف)

﴿ضدان مفتر قان أی تفرق!﴾

مصنف موصوف نے ان جوابات سے اتنا اثر تو لیا، کہ طبع اول میں جو سخت کلامی تھی اُس کو قدرے نہ کر دیا۔ چنانچہ اس بارہ میں اُن کے اپنے الفاظ ہیں:

”طبع اول میں رسول اللہ کی توبین کے غم میں بھجت جوش اسلامی جو فقرے

زبان قلم سے نکل گئے تھے، اُن کو اس وہله (مرتبہ) میں بالکل نہیں رکھا، بلکہ

حقیقتاً گویا کتاب ہی دوسری ہو گئی“ (ہفووات۔ طبع دوم، ص: ۳)

مگر اصل جوابات کو قبول نہ کیا، بلکہ جواب الجواب دینے پر کہیں کہیں توجہ کی۔ وہ بھی

اسی کہ اُس سے بھی ہمارے گمان کا ثبوت ملتا ہے کہ مصنف کو حق پسند نہیں۔ حق ہے :

﴿وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لَا يَتَتَخَذُونَهُ سَبِيلًا﴾.

### مصنف ”ہفووات“ کی الزام تراشی

ہاں جواب دینے والوں پر وہی رحمت کی بوچھاڑ کی، جو شیعہ گروہ صحابہ کرام پر عموماً

اور مولا علیؑ کے معزز داماد حضرت فاروقؓؑ پر خصوصاً بوچھاڑ کیا کرتے ہیں، چنانچہ

آپ کے الفاظ یہ ہیں:

”ہم نے اس کتاب کی طبع اول میں رسول اللہ اور امہات المؤمنین کی

تفصیحات (رسایاں) و تقبیحات کی احادیث کی شروع میں زیادہ تفصیل اُ

ن کے شرم ناک ہونے کے سبب نہیں کی تھی۔ لیکن خدا لعنت کرے۔ اُن

• یہ ایک شعر کا دوسرا مصرب ہے، اس کا پہلا حصہ ہے:

لکن من رزق الحجی حرم الغنی ..... ضدان مفتر قان أی تفرق!

”لیکن ہے عقل ملی، وہ تو انگری سے محروم رہا..... یہ تو دو ضدیں ہیں جن میں کس قدر دوری ہے؟“

یہ ایک طویل قصیدہ کا حصہ ہے، جو امام شافعی اور علی بن محمد البرقعي کی طرف منسوب ہے،

والله أعلم! ابکیسی: تاریخ دمشق: ۲۲۸/۴۱، الواوی للصفدي: ۲۲۵/۱

• الاعراف: ۱۴۶ (اور اگر ہدایت کا راستہ کیجیے بھی لیں تو اسے راستہ نہیں بناتے)

نامسلمان مولویوں پر جنہوں نے ہم پر بہتان کر کے ہم سے بھی یہ ناپاک جرح  
قدح کرائی، اللہ تعالیٰ ان سے عدالت فرمائے،“ (ص: ۱۲)

اہم حدیث

دیکھئے! جناب مصنف صاحب بہت خفاظ معلوم ہوتے ہیں، ہم اس کے جواب میں کیا  
کہیں بجو اس کے کہ ایک پرانا مقبولہ شعر جو شیعہ مذہب کے حق میں کسی اہل دل نے کہا  
ہوا ہے، آپ کے پیش کر دیں۔

دشام بندیکہ طاعت باشد

مذہب معلوم والل مذہب معلوم ①

مصنف ”هفوایت“ نے ہمارے سابقہ جوابات کو کس نظر سے دیکھا، اس کی ایک  
مثال ”هفوایت“ طبع ثانی سے بتلاتے ہیں۔

جونیہ عورت سے نکاح

”هفوایت“ طبع اول کے ص ۷ پر معاذ اللہ آنحضرت ﷺ کے حق میں ایک سرخی لکھی ہے:  
”بہتان در اقدام زناب جونیہ“

اس عنوان کے ماتحت صحیح بخاری سے ایک حدیث نقل کی ہے، جس کا مطلب یہ بتایا  
ہے کہ آنحضرت ﷺ نے ایک غیر منکوہ عورت جونیہ پر دست درازی کرنی چاہی اور اس کے  
سخت نفرت سے انکار کرنے پر مہٹ گئے۔ اس کے جواب میں ہم نے ”اہل حدیث“ (مؤذنہ ۳  
نومبر ۱۹۲۳ء) کے ص ۱۲۱ پر جونیہ کا منکوہ ہونا ثابت کیا تھا، چنانچہ ہمارے الفاظ یہ ہیں:

«عن أبي أسید قال: تزوج رسول ﷺ إمرأة من بنى الجون  
فأمرني أن آتية بها فأتيتها بها فأنزلتها بالشوط»۔

② (ب ۲۲ ص ۱۲۱)

● جس مذہب میں گالم گلوچ اطاعت ہو..... وہ مذہب معلوم اور اس کے ماننے والے بھی معلوم ہیں  
(کہ وہ کس قدر پاک طیب ہوں گے)  
● اس کی خنزیر گزر بچل ہے، دیکھیں صفحہ ۱۳

”یعنی ابواسید کہتے ہیں: آنحضرت ﷺ نے ایک عورت جو نیہ سے نکاح کیا اور مجھے کہا کہ میں اس کو آپ کے پاس لے آؤں، چنانچہ میں نے اس کو ایک باغ میں اتار کر آپ کو خبر کی، تو آپ اس کے پاس تشریف لے گئے۔“ اس روایت میں صاف لفظ ہے ”تزوج“ یعنی آنحضرت ﷺ نے اس عورت سے نکاح کر لیا تھا اور حضور ﷺ کے ارشاد سے أبوأنسید اس کو میکے سے لے بھی آئے تھے، اس جواب کو صاحب ”هفووات“ نے کس نظر سے دیکھا، اس کے متعلق آپ کے الفاظ یہ ہیں :

”اب ہم تمام مدعیان علم حدیث سے پوچھتے ہیں کہ جو نیہ والی حدیث کے الفاظ یا سیاق سے یہ تو بتاؤ کہ جو نیہ کس عنوان سے بلائی گئی تھی اور وہ کیا سمجھ کر آئی تھی اور رسول اللہ اُس کے پاس کیا سمجھ کر گئے تھے، آیا منکو جہ سمجھ کر گئے تھے یا اجنبیہ“ (هفووات۔ طبع دوم، ص: ۱۳)

### الحادیث

ناظرین! غور فرمائیے ہمارے پیش کردہ جواب کا کیا جواب الجواب دیا، بجز اس کے کہ سوال مکرر کر دیا، تاکہ اپنے ناظرین کو دکھا دیں کہ سوال ایسا سخت ہے کہ ”الحادیث“ باوجود نبردا آزمائونے کے جواب نہ دے سکا، حالانکہ طبع اول میں یہ عبارت نہیں ہے، جس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ یہ عبارت ہمارے جواب دیکھنے کے بعد بڑھائی ہے۔

اللہ رب ایسے حسن چ یہ بے نیازیاں  
بند ہ نواز آپ کسی کے خدا نہیں!

اس عبارت کے ساتھ ہی ایک سوال اور کرتے ہیں، جس کے الفاظ یہ ہیں:

”اگر جو نیہ منکو جہ تھی، تو رسول اللہ کو اس نکاح کا علم ہونا چاہئے تھا۔ لیکن

رسول اللہ نے اس سے ”ہی نفسک لی“ فرمایا، جس سے ثابت ہوا کہ نکاح

نہ ہوا تھا۔ بلکہ آنحضرت ﷺ اس کو پر نفس پر راضی کرنا چاہئے تھے۔ اس

صورت سے جو نیہ والی حدیث کو کتاب الطلاق میں لکھتا تھا ہو گیا،

(ہفووات۔ طبع دوم، ص: ۱۳)

اس کا جواب بھی ہم ۳ نومبر کے "المحدث" میں دے چکے ہیں، جس کے الفاظ یہ ہیں:  
"ہماری اگل توجیہ پر جو روایت کے صاف الفاظ پر بنی ہے، ایک سوال ہو سکتا  
ہے کہ اگر یہو ہو چکی تھی، تو آنحضرت نے اس سے پرہ نفس کی خواہش کیوں  
کی اور اس نے پناہ مانگ کر جواب کیوں دیا؟"

اس کا جواب یہ ہے کہ یہ لفظ "ہبہ نفس" کے اصلی معنی میں نہیں ہے  
 بلکہ اس کے معنی تواضع اور خاطرداری کے ہیں، جیسے کوئی افراد بھی ماتحت کے کمرے میں  
جاتا ہوا اخلاقی طور پر کہے "کیا میں اندر آ سکتا ہوں؟" اس طرح حضور ﷺ نے اس  
عورت کو ملاحظت کے طور پر "ہبہ" فرمایا۔ جس کا مطلب یہ ہے کیا آپ مجھے اجازت  
دیں گی؟ یہ سوال نکاح کے متافی نہیں۔ خاص کر اس صورت میں کہ نکاح کے متعلق صاف  
اور صریح الفاظ آچکے ہیں۔

### مصنف "ہفووات" کی بہت وہری

ناظرین! یہ ہے صاحب "ہفووات" کی انصاف پروری۔ لہذا ان سے حق پسندی  
کی امید کرنا گویا "آزمودہ را آزمودن خطیاست" ① کے ماتحت آتا ہے۔  
پیغمبر شیعوں کو بقول "ذو بیت" کو تینکے کا سہارا، کتاب "ہفووات" ایک عجوبہ روزگار  
مل گئی، اس لیے وہ اس کو مختلف رنگوں میں پھیلا رہے ہیں اور جہلاء میں اس پر بذاختر کرتے  
ہیں۔ لہذا خاکسار کے دل میں یا لقاء الہی پختہ خیال ڈالا گیا کہ اس کا مکمل جواب اخبار میں  
درج کرنے کے بعد احباب کے مشورہ سے کتاب کی صورت میں شائع کیا جائے۔ ان شاء اللہ!

### کرام پر گانا بجانے کی تہمت

مصنف "ہفووات" نے طبع دوم میں بہت پچھے زیادہ کیا ہے، جس حصہ کا جواب ہم  
① آزمائے ہوئے کو آزمانا غلطی کرنا ہے۔

۱۹ جنوری ۱۹۲۳ء تک دے چکے تھے، اُس حصہ میں بھی بعض باتیں زائد لکھی ہیں۔ ایک کا عنوان ہے :

”جواز غنا از صحابہ و ائمہ اربعہ“ ①

اس کے ماتحت رسالہ ”بوارق الالماع“ سے نقل کیا ہے کہ امام ابوحنیفہ، امام مالک، امام شافعی، امام احمد بن حنبل وغیرہ بھی گانا سنتے تھے، حالانکہ رسالہ مذکور میں ان حضرات کا ذکر بھی نہیں، بلکہ یوں مذکور ہے:

”اگر کوئی صاحب یہ کہیں کہ امام ابوحنیفہ اور شیخ ابوالبیان نے سماع کو حرام فرمایا ہے، ہم اُن کی پیروی کرتے ہیں، تو حقیقت یہ ہے کہ ان صحابوں کے قول کو ایسے راگ رنگ پر محول کریں گے، جو باعث فساد ہے، اس لیے حرام ہے۔ مطلق گانے پر محول نہیں کر سکتے“ (ترجمہ رسالہ مذکور ص ۲۵)

علاوہ اس کے رسالہ مذکور کے شروع ہی میں لکھا ہے:

”فَتَرَأَءَ بِاصْفَاجُورَأَغْ سنتے ہیں، اُس کے یہ معنی ہیں کہ قول جو حقانی اشعار گاتا ہے اور مضمایں تو حید سنتا ہے، ان کو اس لیے سنتے ہیں کہ دل میں رقت پیدا ہو“ (ص: ۳)

### الحادیث

بتائیے! اس میں آپ کا کیا فائدہ اور ہمارا کیا نقصان؟ مگر بقول ”دشمن بات کرے اپنوں“ جس شخص نے ذمہ لیا ہو کہ اہل سنت کو بدنام ہی کیا ہا بے اُس کا کیا جواب۔ اگر اب بھی نہ وہ سمجھے تو اُس بت سے خدا سمجھے

### تحريف قرآن کا اعتقاد

مصنف ”هفووات“ نے طبع جدید میں تحریف قرآن کی ہے۔ مصنف ”هفووات“ چونکہ تحریف قرآن کے خود قائل ہیں۔ اس لیے انہوں نے اس کے متعلق اپنا خیال بہت

خوشنما صورت میں ظاہر کیا ہے۔ جس کے الفاظ یہ ہیں :

”توریت و انجیل کا حرف ہونا قرآن سے ثابت ہے اور جنہوں نے اُن کو حرف کیا ہے، وہ اپنے بانی مذهب بے آج تک منسوب یعنی یہود و نصاریٰ کہلاتے ہیں۔ اور یہ دونوں حرف کتابیں یہود و نصاریٰ میں کلامِ خدا مانی جاتی ہیں۔ چونکہ قرآن کے حرف ہونے کی خبر **يُرِيدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلَامَ اللَّهِ**<sup>①</sup> سے ثابت، اور قرآن کلامِ خدا ہے۔ اس لیے قرآن حرف ہو کر کلامِ خدا ہونے سے خارج نہیں ہو سکتا، بلکہ اس تقدیر پر سمجھنا چاہئے کہ قرآن کا حرف ہونا اُس کے کلامِ خدا ہونے کی دلیل موئی ہے، لہذا قرآن میں تحریف کرنے والے بھی دائرہ اسلام سے خارج نہیں مانے جاسکتے۔

دوم: حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بعد اشاعتِ توریت بکثرت انبیاء کے ذریعہ سے ہوتی رہی، لیکن تحریف کرنے والوں نے تحریف کر رہی دی اور بعقیدہ اہل سنت آنحضرت ﷺ کے بعد کوئی معصوم اشاعتِ قرآن کے لیے نہیں پیدا ہوا۔ بایس وجہ اگر قرآن میں بھی تحریف ہو گئی، تو کوئی انوکھی بات نہیں ہوئی، اس کے علاوہ ہمارے پیغمبر کی تشبیہ<sup>②</sup> جناب موسیٰ علیہ السلام سے خداۓ تعالیٰ نے دی ہے، پس جو انجام توریت کا ہوا، اگر وہی انجام قرآن کا بھی ہوا، تو زیادہ تجуб کا مقام نہیں،

یاد رکھو بلکہ کسی کے کلام میں تحریف کر کے دیکھ لو کہ تحریف سے مطلب بدلا کرنا تھا ہے اور جب تک تحریف کرنے والے کی نیت کلام کے بے معنی بنانے کی نہ ہو

① الفتح: ۵ (وہ چاہتے ہیں کہ اللہ کی بات کو بدل دیں)

② پیغمبر ﷺ کی موسیٰ علیہ السلام سے تشبیہ سے یہ لازم نہیں آتا کہ جو انجام تورات کا ہوا، وہی قرآن کا بھی ہو سکتا ہے کیونکہ آپ کی تشبیہ ہر اقوال سے نہیں و گرہ بہت سارے ایسے الامات سامنے آسکتے ہیں جن کا خارج میں وجود نہیں یہ الزام بھی انہی میں سے ہے۔

کلام معرف بے معنی نہیں ہوا کرتا۔

”اب ہم اس مضمون بے پایاں کو ناتمام چھوڑ کر ایک کلیہ عقلی ایسا بتا دیتے ہیں کہ آئینہ آیہ مذکور سے حفاظت قرآن کے مدعا کو ہر شخص احمد سمجھ لے، وہ یہ کہ ہر کلام کی شان ہے کہ وہ ممکن الحفظ بھی ہو اور ممکن اختریف بھی۔ چونکہ قرآن بھی کلام ہے، پس وہ بھی ممکن الحفظ اور ممکن اختریف ہے۔ لہذا آیہ زیر بحث سے حفاظت قرآن کا دعویٰ غلط“ (هفووات۔ طبع دوم، ص: ۵۰، ۵۱) ①

### اہم حدیث

ماشاء اللہ چشم بدور! امکان سے کیا ہی فائدہ حاصل کیا؟ کیوں جناب! آپ کے جواب پر ہم بھی کہہ سکتے ہیں کہ انسان کی شان ہے کہ وہ بھلا آدمی بھی ہو اور بدمعاشر بھی۔ لہذا کسی بھلے سے بھلے آدمی (غواہ مصنف ”هفووات“ ہوں یا امام اہل بیت) کا دعویٰ پاکیزگی غلط ہو گا؟

شاید ان ہی معنی میں یہ شعر ہے۔

جای! چہ لاف میزني از پاک دامنی  
بر خرقہ تو ایں ہمہ داغ شراب چست ②  
ہاں صاحب! حضرت موسیؑ کی مشابہت پوری کرنے کے لیے ”عزیر بن اللہ“  
کی طرح ”علی مشکل کشا“، کہنا بھی ضرور ہے!

① مفترض نے اپنی طرف سے بڑی تک بندی کی ہے، لیکن اس کا یہ کلیہ فاسد الاعتبار ہے کیونکہ قرآن کریم اللہ کی کلام اور اس کی صفت ہے لہذا اللہ کی کلام کو بندوں کی کلام پر قیاس نہیں کیا جاسکتا، چہ نسبت خاک را بہ آسان پاک۔ نیز اس کا یہ کلیہ صرف احتمال کے اوپر قائم ہے جب کہ حفاظت قرآن کے ایسے قوی، بیقی مضمبوط اور مستوات قرآن ہیں اور اقصائے مشرق سے لے کر تاحد مغرب سینکڑوں حفاظ کرام اس کے محفوظ اور غیر محرف ہونے کا زندہ ثبوت ہیں، جن کی موجودگی میں اس احتمال کی عمارت زمین بوس ہو جاتی ہے، لہذا اس کا یہ شوشه محفوظ ایک رٹل اور قیاس سو فاطی ہے۔

② جای! کیا پاک دامنی کی رٹ لگائے ہوئے ہو..... تمہاری گدڑی پر یہ شراب کے داغ کیا ہیں؟

اس سے مزید لطیف مصنف ”هفووات“ کی وہ دلیل ہے، جو حفاظت قرآن کی نفی پر آپ نے دی ہے، آپ لکھتے ہیں:

”قرآن کی محافظت کا اہتمام خود اپنی ذات سے کرتے تھے، وہ یہی کہ قول سے بے حد تاکید فرماتے تھے اور عمل سے خود قرآن لکھواتے اور بعض شوqین صحابہ کو پڑھاتے تھے اور ترغیب کے لیے سردارِ فوج اور امامِ صلواۃ اُسی کو بنا تے تھے، جو ماتحتوں اور مقتدیوں سے زیادہ قرآن جانتا تھا اور فصل خصوصات کے لیے قاضی بھی اُسی کو بناتے تھے۔ جیسے جناب معاذ بن جبلؓ کہ پورے قرآن کے جید حافظ تھے اور یہیں کے قاضی بنا کر بھیجے گئے تھے۔ پس جب خدا محافظت تھا تو پیغمبر ﷺ کو اس اہتمام اور کوشش و ترغیب کی کیا ضرورت تھی؟“ (هفووات۔ طبع دوم، ص: ۲۷، ۲۸)

### الحادیث

کہتے ہیں کہ ایک گاؤں میں سب لوگ ناک کئے تھے۔ اتفاقاً کچھ لوگ سالم ناک والے بطور سفر اُس گاؤں سے گزرے، تو ان لوگوں نے اپنی ندامت دور کرنے کو پہلے ہی ان (سالم ناک کے) مسافروں کو بطور طعنہ ”نکونکو“ کہنا شروع کیا، وہ بے چارے ان کے جملے کے جواب میں بالکل خاموش رہے۔ اسی طرح ہمارے دوست صاحب ”هفووات“ نے اہل سنت کو خاموش کرنے کے لیے ان کی زبردست دلیل پر قبضہ کر کے انھیں خاموش کرنا چاہا۔ لیکن اہل حدیث کی نسبت وہ یہ گمان نہ کریں، کیوں۔

عاشقان ازہیت تنق تو سر مچیدہ اند  
جانی بچارہ را چوں دیگر ان پنداشتی؟ ①

① عاشقوں نے تیری تکوار کی بہت سے سروں کو چھاڑا ہوا ہے..... کیا تو نے جائی بے چارے کو بھی دوسروں کی مانند خیال کر لیا ہے؟

خیریت سے آپ اس غلط خیال سے نتیجہ پیدا کرتے ہیں، آپ کے الفاظ بہت لطیف ہیں، لکھتے ہیں:

”پیغمبر خدا ﷺ کا یہ عمل بتاتا ہے کہ آپ کے عقیدہ کے مطابق معاذ اللہ آنحضرت ﷺ کو بھی وعدہ خدا پر بھروسہ نہ تھا اور نہ حیات رسول ﷺ میں صحابہ کا یہ عقیدہ آپ کے خانہزاد عقیدہ کے مطابق تھا کہ وہ بھی اس وعدہ خدا پر بھروسہ نہ کر کے تعلیم و اشاعت قرآن کرتے تھے اور جو کہو کہ پیغمبر اور صحابہ کی حفاظت کرنی وہ خدا ہی کی حفاظت تھی، تو ابھی آپ اسی بہتان کے عنوان میں بخاری شریف کی حدیث پڑھ پچھے کہ خود حافظ و معلم قرآن ہی کسی سورۃ کی چند آیات بھول گئے تھے اور بکثرت صحابہ بھی بھول جایا کرتے تھے۔“

(هفووات۔ طبع دہلی، ص: ۲۸)

### الحمد لله

ناظرین! صاحب کی دورانیشی اور کمال بلاغت ملاحظہ کریں۔ حضور ﷺ خود قرآن کے حافظ تھے، صحابہ کو حفظ کرتے تھے، مسلمانوں کی اولاً و اسلاً بعد نسل حفظ قرآن کرتی چلی آئی، چاہئے تو یہ تھا کہ اس فعل نبوی اور عمل امتی سے اس نتیجہ پر پہنچتے کہ قرآن مجید میں تحریف ہونا ناممکن ہے، کیونکہ اس کی حفاظت کا خدا نے کافی انتظام کر رکھا ہے، کیونکہ خدا نے کام اس طرح ہوتے ہیں کہ وہ جس کام کو کرنا چاہتا ہے، اس کے اسباب پیدا کر دیتا ہے، یہی معنی ہیں:

”إِذَا أَرَادَ اللَّهُ شَيْئاً هِيَ أَسْبَابُهُ“

”خدا جب کسی کام کو کرنا چاہتا ہے، تو اس کے اسباب مہیا کر دیتا ہے“  
مگر مصنف ”هفووات“ کی کمال دلیری ہے کہ ”بکف چراغ ① داشتے“ لکھتے ہیں:

دوسرے زمانہ خلفاء کا دیکھو کہ وہ بھی آپ کے خانہ ساز عقیدہ کے مطابق خدا کے اس وعدہ حفاظت پر بھروسہ نہ کر کے خود جمع قرآن میں معروف ہوئے اور یئوں خلافتیں جمع و حفاظت قرآن میں سائی رہیں، گو انہوں نے کیا ہی صحیح یا غلط عمل کیا۔ یہ آن کی بحث ہے” (ہفوتوں۔ طبع دوم، ص: ۲۸)

### الحادیث

ہمارا افضل دوست کس دل و دماغ کا مالک ہے کہ تحریف قرآن کا امکان بلکہ وقوع بتانے کی کوشش کرتا ہے، مگر قادر و قوم کی ان دورنی تحریک سے تحریف کا امتناع ثابت کیے جاتا ہے، اللہ:

عجب ہو شیاری کہ ناداں بن کر ہمیں سے ہمارا گلہ ہو رہا ہے  
آخر میں ہم اپنے قابل قدر دوست کو ان کے پیشووا (شیعہ عالم) مولانا سید علی لاہوری  
حائزی کا قول عدم تحریف بلکہ امتناع تحریف پر سانتے ہیں، غور سے سئیں:

”ہرگاہ قرآن حرف و متغير المعانی و متبدل الالفاظ باشد مدار دین و اسلام برآں  
کردن چکونہ صحیح تو اندشد“ (تفسیر لوعام التریل: ۴/ ۲۳)

”یعنی قرآن مجید اگر حرف اور متغير ہو، تو دین اسلام کا مدار اس پر کیسے ہو سکتا  
ہے؟!“

ہماری رائے میں اس کتاب کے مصنف کے مشورہ میں کوئی مخالف اسلام (آریہ یا عیسائی) ضرور شریک ہے، اسی لیے اتنی کچھ ادائی ہے، ورنہ کوئی کلمہ کو اس قسم کی کچھ ادائی نہیں کر سکتا۔ گذشتہ پر چوں میں بھی ناظرین بہت کچھ ملاحظہ کر چکے ہیں۔ مگر آج کی صحبت میں ہم مصنف کی دلیالت و امانت اور قابلیت کی ایسی مثال چیش کریں گے، جس کی نظیر و نیا میں نہیں مل سکے۔

مصنف ”ہفوتوں“ نے ایک عنوان اس طرح لکھا ہے:

## بہتان در کفر رسول قبل بعثت ①

یعنی (بقول مصنف مذکور) اہل سنت کے نزدیک آنحضرت ﷺ قبل نبوة کا فر تھے۔

چنانچہ مصنف کے الفاظ یہ ہیں:

تفسیر کبیر جلد ششم، مطبوع مصر، سورہ والضحیٰ، ص ۳۲۲ میں ہے :

”اعلم أن بعض الناس ذهب إلى أنه كان كافراً في أول الأمر ثم هداه الله وجعله نبياً قال الكلبي (وَجَدَكَ ضَالاً) يعني كافراً في قوم ضلال فهداك للتوحيد وقال السدي كان على دين قومه أربعين سنة“

(یعنی) جان لو بعض علماء اس طرف گئے ہیں کہ آنحضرت ﷺ قبل بعثت کافر تھے، پھر اللہ نے ہدایت کی اور نبی بنایا، امام کلبی نے کہا (وَجَدَكَ ضَالاً) سے مرا خدا یہ ہے کہ آنحضرت ﷺ قوم گراہ میں کافر تھے، خدا نے توحید کی طرف ہدایت کی اور امام سدی نے کہا کہ آنحضرت ﷺ چالیس سال کی عمر تک قوم قریش کے دین پر رہے، یعنی کافر رہے، انتہی

(هفووات۔ طبع دوم، ص: ۶۲)

نتیجہ:

اس نقل پر بہت بڑا نتیجہ مرتب کیا ہے، جس میں آپ کے الفاظ یہ ہیں : دیکھئے خدا نے تعالیٰ کا یہ اہتمام کہ ابھی نسل آدم پیدا بھی نہ ہوئی تھی کہ اس نے آدم کو پیغمبر بنا کر بھیج دیا اور اس خیر امت کا یہ انتظام کہ باوجود کثرت کفار و مشرکین رسول اللہ کو پیغمبر ہی نہیں ہونے دیتے، بلکہ چالیس سال کی عمر تک اس بگزیدہ خدا کو زندان کفر و شرک میں مقید رکھتے ہیں، جو ان کی کتب عقاید کے بھی خلاف ہے۔ برآ کرم اس لغویت کو خارج فرمائیے، (حوالہ مذکور)

اس کے بعد اپنا کمال علمی دکھانے کو لکھتے ہیں :

”تفسیر کبیر اور شرح مواقف وغیرہ کے زمیلیات حضن مہمل۔ کیونکہ لفظ ”ضال“ کے معنی لغت میں میں سے کم نہیں۔ چنانچہ لفظ ”ضال“ کے ایک معنی پوشیدہ کے بھی ہیں اور محاورہ عرب ”ضل الماء فی اللین إِذَا صَارَ مَغْمُوراً“ اس کا شاہد ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ دودھ میں پانی چھپ گیا۔ جبکہ اس کو ملایا گیا، پس اس تقدیر پر آیہ شریفہ کے یہ معنی ہوئے کہ (اے پیغمبر) ہم نے تمہاری خوبیوں کو لوگوں پر چھپا ہوا پایا۔ پس لوگوں کو اس طرف راہ دکھائی یعنی تمہاری خوبیاں اُن پر ظاہر کر دیں اور وہ تمہاری طرف رجوع ہو گئے“ (حوالہ مذکور)

### اہم حدیث

ہمارے پاس لفظ نہیں جن سے ہم مصنف کے علم، دیانت اور امانت کی دادیں، بھروسے کے اتنا کہیں۔

نہ پہنچا ہے نہ پہنچے گا تمہاری ظلم کیشی کو!

بہت سے ہو چکے ہیں گرچہ تم سے فتنہ گر پہلے

ناظرین! ہماری اس رائے کو تجزیہ کلائی نہ سمجھیں، ہم اپنی رائے کا ثبوت پیش کرتے ہیں، امام رازیؒ کی عادت ہے کہ اپنے تحریکی سے ہر آیت کے ماتحت سابقہ مفسرین کے جتنے اقوال ہوتے ہیں، ان کو نقل کر دیتے ہیں، اُس نقل سے ان کی مراد معلومات کا پیش کرنا ہوتا ہے، یہ نہیں کہ سب اقوال صحیح ہوتے ہیں، بلکہ بہت دفعہ وہ اُن کا رد بھی کر جاتے ہیں۔ چنانچہ مرقومہ آیت (وَجَدَكَ ضَالًا)ؒ کے متعلق میں اقوال نقل کیے ہیں، اب میں میں سے ایک قول یہ بھی ہے، جو مصنف ”هفووات“ نے نقل کر کے سارے اہل سنت کا مذهب بتایا ہے، حالانکہ امام رازی خود اس قول کی تردید کرتے ہیں۔ چنانچہ آپ کے الفاظ یہ ہیں:

”وَأَمَا الْجَمِهُورُ مِنَ الْعُلَمَاءِ فَقَدْ اتَّفَقُوا عَلَى أَنَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ۔“

ما کفر بالله لحظة واحدة۔ (تفسیر کبیر: ۴۲۴/۸)  
”یعنی جمہور علماء کا اتفاق ہے کہ آنحضرت ﷺ نے ایک خطبہ (بعد نبوت نہ قبل نبوت) کفر نہیں کیا۔“

کیا اس سے ایمان داری کا ثبوت مزید کچھ ہو گا؟ ①

مزید لطف یہ کہ جو معنی خیریت سے آپ نے بطور فخر اپنی طرف سے کیے ہیں، جن کے مقابلہ میں تفسیر کبیر اور شرح مواقف کے اقوال کو ”زٹلیات“ فرمایا ہے، وہ قول بھی خود تفسیر کبیر سے لیا ہے، چنانچہ تفسیر کبیر میں اقوال میں سے پانچوں قول یوں ہے:

«وَخَامْسَهَا: يَقَالُ ضَلَالُ الْمَاءِ فِي الْبَنِ إِذَا صَارَ مَغْمُورًا فَمَعْنَى

الْأَيَّةِ كَنْتَ مَغْمُورًا بَيْنَ الْكُفَّارَ بِمَكَّةَ فَقَوْكَ اللَّهُ تَعَالَى حَتَّى

أَظْهَرْتَ دِينَهُ». (تفسیر کبیر: ۴۳۵/۸)

ناظرین! ملا خطہ کریں کہ مصنف نے اپنی شیخی بکھار کر معنی لکھے ہیں، بعینہ تفسیر کبیر میں وہی ہیں، مگر مصنف ”هفوات“ نے ان کو اپنی طرف سے بتایا ہے۔ بع

ہے: ﴿يُحِمُّونَ أَنْ يُحْمِدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا﴾ ②

شیعہ دوستو! ایسے مصنف کی تصنیف پر تم لوگوں کو ناز ہے؟ واللہ!

① اسی لیے امام رازی نے اس تفسیر کو رد کر دینے کے بعد اس آیت کی صحیح تفسیر صحابہ و تابعین سے نقل کی ہے اور اس لفظ کی تفسیر میں میں اقوال نقل کیے ہیں۔ امام ابن قتیبہ اس لفظ ”ضال“ کی تفسیر میں فرماتے ہیں: ”یوید ضالا عن تفاصیل الإیمان والاسلام وشرائع فهداک اللہ عزوجل“: (ثانویل مختلف الحدیث: ۲۴)

”یعنی آپ شریعت کے تفصیل احکام اور اوامر و نواعی سے ناواقف تھے“ تو اللہ نے آپ کی سے طرف راہنمائی کی۔

نیز دیکھیں: تفسیر البغوي: ۴۵۶/۸، زاد المسیر: ۱۵۸/۹، تفسیر القرطبی: ۸۷/۲۰، قفتح القدیر: ۶۵۰/۵

② آل عمران: ۱۸۸: (پسند کرتے ہیں کہ ان کی تعریف ان کاموں پر کی جائے، جو انہوں نے نہیں کیے)

ناز ہے گل کو نزاکت پہ چمن میں اے ذوق  
 اُس نے دیکھے ہی نہیں ناز و نزاکت والے  
 مصنف "ھفوٹ" کی بد گوئی اور سخت کلامی کی ہم شکایت نہیں کرتے کیونکہ  
 بزرگانِ اہل سنت کو برا کہنا شیعہ موسیین کی گھٹی میں داخل ہے۔  
 چھٹی نہیں یہ کافر منه سے گلی ہوئی  
 ہاں شکایت تو اس بات کی ہے، جس کی اُن کو عادت ہو رہی ہے کہ سنتوں کی کتابوں  
 میں کوئی مردود قول ہو، اُس کو لے کر تمام اہل سنت کا مذهب قرار دے کر جماعت سنتیہ کو  
 بدنام کرتے ہیں، جس کی مثالیں پہلے بھی درج ہو چکی ہیں اور آج بھی ہوتی ہیں۔  
بتوں کی شفاعت والا واقعہ:

ص ۲۲ پر پنڈت لیکھ رام کی تقلید میں لکھتے ہیں:  
 "تفہیم معالم میں یہ روایت آئی ہے کہ آنحضرت ﷺ نے سورہ "والنجم"  
 پڑھی، جہاں دو بتوں (لات اور عزی) کا ذکر آیا، وہاں آپ کے منه سے یہ نکلا:  
 «تَلَكَ الْغَرَانِيقُ الْعُلَىٰ وَإِنْ شَفَاعَتْهُنَّ لَنْ تَرْتَجِيٰ»  
 "یہ بت بڑے بزرگ ہیں۔ ان کی شفاعت کی امید ہے"  
 اس روایت کی بناء پر مصنف "ھفوٹ" نے اہل سنت پر بہت کچھ غنیض و غضب کا  
 اظہار کیا ہے۔ حالانکہ اس روایت کی بابت دونوں قسم کے مفسرین (محدث اور متكلم) نے  
 اظہار مذمت کیا ہوا ہے۔ فتح البيان میں جناب نواب صدیق حسن خاں صاحب بھوپالی  
 مرحوم نے روایت مذکورہ کی بابت لکھا ہے :

"لَمْ يَصُحْ شَيْءٌ مِّنْ هَذَا وَلَا ثَبَّتْ بِوْجَهٍ مِّنَ الْوَجْهِ وَمَعَ عَدَمِ  
 صَحَّتْهُ بِلِ بَطْلَانَهُ فَقَدْ دَفَعَهُ الْمُحَقِّقُونَ بِكِتَابِ اللَّهِ سَبَّحَانَهُ". الخ

① (زیر آیت ﴿إِلَّا إِذَا تَمَنَّى﴾)

”یعنی ان روایات میں سے کچھ بھی صحیح ثابت نہیں ہوا، باوجود عدم ثبوت بلکہ باطل ہونے کے ان روایات کے محققین نے ان کو کتاب اللہ کے ساتھ رکپا ہے“ (جس کی تفصیل وہاں لکھی ہے)

تفسیر کبیر میں ہر قوم ہے :

”أَمَّا أَهْلُ التَّحْقِيقِ فَقَدْ قَالُوا هَذِهِ الرِّوَايَةُ بَاطِلَةٌ مُوْضِوَّةٌ وَاحْتَجُوا عَلَيْهِ بِالْقُرْآنِ وَالسُّنْنَةِ وَالْمَعْقُولِ“ (زیر آیت ﴿الْعَقْلَى الشَّيْطَنَ﴾)

”یعنی محققین مفسرین نے کہا ہے کہ پر روایت جھوٹی بناوٹی ہے اور انہوں نے اس روایت کو قرآن و سنت اور عقلي دلائل کے ساتھ رکپا ہے۔“ ②

شیعہ دوستو اباؤ جس بات کو آپ خود رکریں، اسی بات کو کوئی سئی مصنف آپ پر تھوپ کر شیعہ مذہب کو بدنام کرے، تو آپ لوگ اس کو دیانت دار کہیں گے پا پد دیانت۔ پس آنچہ خود نہ پسندی بد گیراں مپندا ③

### عصمت انبیاء

مصنف ”هفوات“ نے بحوالہ ”شرح مسلم الشبوت“ مصنفہ بحر العلوم، اہل سنت پر (بزم خود) ایک سخت ترین الزام لگایا ہے، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ اہل سنت انبیاء ﷺ سے خطاء کا صدور مانتے ہیں۔ چنانچہ آپ کے الفاظ یہ ہیں :

”شرح مسلم الشبوت۔ اصل اول۔ باب النسخ، (مطبوعہ نوکشور، ص: ۳۵۹)

میں ہے :

① التفسیر الكبير: ۱۹۳/۳

② اسی لیے اس واقعہ کے موضوع اور کذب ہونے کے بارے میں علامہ ناصر الدین الباانی رحمہ اللہ نے مستقل کتاب بیان ”نصب المجانیق لنصف قصہ الغرائب“ لکھی ہے۔ جزاء اللہ عن الإسلام وال المسلمين خیرا!

③ جو خود کو نہ پسند ہو، اس کی دوسروں کو مت فیصلت کر!

” ولا تصح إلى قول من يقول إن الأنبياء كيف يخطئون في أحكام الله تعالى فإن هذا القول صدر من شيئاً طيباً أهل البدعة كالرافض و غيرهم، ألم تر أهل الحق من أهل السنة والجماعة القامعين البدعة - كثراً هم الله تعالى - يجوزون على الأنبياء الخطأ كما ظهر في أسرى بدر من سيد العالم صلوات الله عليه وسلم“؟

”(یعنی) تم اس شخص کی ہرگز نہ سنبو، جو یہ کہتا ہے کہ انہیاں تبلیغ احکام خدا میں کیونکر خطأ کر سکتے ہیں؟ یہ قول شیاطین الہ بدعوت سے صادر ہوا ہے - جیسے راضی وغیرہ اور الہ حق یعنی الہ سنت وجماعت جو بذعت کے اکھیزدے نے والے ہیں، خدا ان کو زیادہ کرے، وہ انہیاں سے صدور خطأ کو جائز چانتے ہیں، جیسے آنحضرت ﷺ سے اسیران بدر کے پانی میں خطا ہوئی، ان پر اللہ کا درود ہوا وسلام“ انتہی۔

اس عبارت کو نقل کر کے صاحب ”هفوات“ نے بہت نفیگی کا اظہار کیا ہے آپ کے الفاظ یہ ہیں :

”ویکھیے اب یعنی جوں کے قامع البدعة ہیں، جن کا انوکھا فخر کسی نئے کارخانے کا ڈھلا ہوا ہے، کیا معنی کہ جو فرقہ رسول اللہ کو یہ خطأ ثابت کرتا ہے، وہ بعثتی راضی اور آپ جو مقتول مشرکان بدر کی خاطر رسول کے سر سے عمائد رسالت گھیث رہے ہیں، تو آپ نے الہ حق نہیں بلکہ قامع البدعة بھی ہیں۔ وہی مثل ہے کہ خیزدی اور دودو۔ اے ماشاء اللہ! کیا الٹی گنگا بہائی۔

ایں کا راز تو آید مرداں چنیں کند ①

ظاہر ہے جب رسول اللہ ﷺ تبلیغ احکام خدا میں خطأ کرتے تھے، تو ضرور

① یہ تم جیسے مردوں کا ہی کارنامہ ہو سکتا ہے۔

ہے کہ جائز الخطاط ہے اور یہ بدیکی امر ہے کہ جو جائز الخطاط ہے، وہ معصوم نہیں، وہ مفترض الطاعة نہیں اور جو مفترض الطاعة نہیں، وہ محتمل الفسق والکفر ضرور ہے چلو۔

”فارغ البال ہوئے خوب فراغت پائی“

(هفووات ص: ۶۵)

### اہم حدیث

مصنف ”هفووات“ نے جس شرح مسلم سے مذکورہ عبارت نقل کی ہے، اُس سے اُس کی دلیل بھی نقل کر دیتے، تو ان کے ناظرین شک و شبہ میں نہ پڑتے۔ وہ الفاظ ہم نقل کر کے ناظرین سے داد انصاف چاہتے ہیں، مولانا عبدالعلی بحر العلوم نے مذکور دعوے پر جو دلیل پیش کی ہے، اُس کے الفاظ یہ ہیں :

«كما ظهر في أسرى بدر من سيد العالم صلوات الله وسلامه عليه وعلى آله وأصحابه وأزواجه أجمعين كيف وقد وقع من داود- عليه السلام- في الحرج وفي الحكم لإحدى المرأتين مع كونه للأخرى كما هو مشرح في الصحيحين كيف وقد وقع من موسى - عليه السلام- حين فعل بأخيه هرون عليه السلام ما فعل وحين قال لمن سأله هل أحد أعلم مني فأوحى الله تعالى بلني عبدنا خضر كما أخرجه الشيخان وكيف وقع لنوح عليه السلام حيث سأله نجاة ابنه من الغرق على ما هو المشهور- (شرح مسلم: ۶۶/۲)»

یعنی انبیاء ﷺ سے خطاء ہو جانے کا ثبوت اس سے ثابت ہے کہ آنحضرت ﷺ نے جنگ بدر کے قیدیوں کو فدیہ لے کر رہا کر دیا تھا، جو منظور خدا نہ تھا اور قرآن مجید سے

ثابت ہے کہ یحییٰ کے مقدمہ میں ﴿إِذْ يُحَكِّمَانِ فِي الْعَرْثِ﴾ (پ ۷۴ع ۲۴) <sup>۱</sup> حضرت داؤد علیہ السلام سے خطاء ہو گئی۔ ﴿فَفَهَمَنَاهَا سُلَيْمَانٌ﴾ <sup>۲</sup> اور دعوتوں کے مقدمہ میں خطاء ہوئی، جو صحیحین کی روایت میں آیا ہے اور حضرت موسیٰ نے کسی سائل کے جواب میں کہا تھا کہ میں بہت بڑا عالم ہوں، یہ جواب خدا کو پسند نہ تھا۔ حضرت نوح نے بیٹے کی نجات کا سوال کیا جو پسند یہاں تھا۔ وغیرہ۔“

اس بیان بحر العلوم میں جو حدیثی ثبوت ہے، وہ اگر مفترض کو مسلم نہ ہو، تو کچھ حرج نہیں، قرآنی ثبوت تو مسلم ہے، جو حضرت داؤد اور نوح علیہما السلام کے حق میں ہے، اس کے علاوہ میں کہتا ہوں کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے جواب پر بزرگ برادر حضرت ہارون کی داری اور سر کے بال پکڑے، جس پر انہوں نے کہا: ﴿يَا أَيُّهُمْ لَا تَأْخُذْ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِي﴾ <sup>۳</sup> جب غصہ سرد ہوا تو دعا کی ﴿رَبِّ اغْفِرْلِي وَلَا إِخْرِي﴾ <sup>۴</sup> کیا یہ واقعات مولانا بحر العلوم کے دعوے کو ثابت نہیں کرتے؟ اگر اتنے صحیح واقعات بھی کوئی دیانت دار نہ سمجھے، تو اس بات سے خدا سمجھے!

### غلط بیانی

صاحب ”هفوّات“ کو خدا معلوم کذب بیانی سے کیوں اتنی محبت ہے کہ الزام تو دیتے ہیں اہل سنت پر کذب اور افراطا کا، مگر خود بات بات میں کذب بیانی سے کام لیتے ہیں۔ مولانا بحر العلوم کے کلام کا مطلب ہے کہ انبیاء علیہم السلام سے احکام اللہ پر عمل کرنے میں خطاء ہونا ممکن ہے، مگر مصنف ”هفوّات“ نے اس کا مطلب یہ بیان کیا ہے:

”رسول اللہ تبلیغ احکام میں خطاء کرتے تھے“

۱ الأنبياء: ۷۸.

۲ الأنبياء: ۷۹.

۳ طہ: ۹۴.

پھر اس پر جو تائیح مقرر گی کیجئے ہیں وہ سب بنا، فاسد علی الفاسد ہیں۔ خداون کو  
بھجوئے۔

مصنفت ”لففوات“ کو اہل سنت کی کوئی بات بھی اچھی نہیں لگتی۔ یہ قدرتی امر ہے  
جس کو شیخ سعدی نژروم نے بھی تسلیم کیا ہے اور فرمایا ہے ۔

گل سنت سخنی وور پھرم دشمن خارست ①



① سعدی پھول ہے اور دشمنوں کی آکھ میں کانٹا۔

## نبی ﷺ کا متعدد بیویوں کے پاس بھانے کے بعد غسل کرنا

عن ۴۹ پر مصنف نے کتاب ابن ماجہ سے ایک روایت نقش کی ہے، جس میں ذکر ہے کہ آنحضرت ﷺ کو اگر ایسا واقعہ پیش آتا کہ ایک شب میں حسٹ صرورت متعدد ازدواج مظہرات سے ملاپت کرتے، تو اس صورت میں فتح کے وقت ایک ہی غسل فرمائیں، پوکہ ایسا فعل کوئی پیغمبر کے ساتھ مختص نہیں، بلکہ ہر قومی آدمی کو ایسا واقعہ پیش آ سکتا ہے اذواز میں غسل کرنا ایک دینی حکم ہے، اس لئے کسی صرورت مدنے سوال کیا، لا حکرہ انس میں خادم خاص نے اس مسئلہ کا ثبوت قلیل نبوی سے دیا۔ چنانچہ حضرت انس میں کے الفاظ **بِمَنِ الْفَاظِ تَخَبَّتْ "هَفْوَاتْ"** درج ہیں، مصنف **هَفْوَاتْ** لکھتا ہے:

”بِجَابِ اَنْسِ مَلَكِيَّ سَمْقُولَ ہے:

«عَنْ أَنْسٍ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَظْوِفُ عَلَى نِسَاءِهِ فِي غَسْلٍ وَاحِدٍ».

”(یعنی) آنحضرت ایک غسل سے اپنی سب ازدواج کے پاس ہو آتے تھے۔“  
یہ حدیث انہی لفظوں سے بخاری شریف میں بھی ہے<sup>②</sup> اور بخاری ”کتاب

<sup>۱</sup> صحیح مسلم: کتاب الحیض، باب حواز نوم الحنف واستحباب الوضوء له، رقم الحديث (۳۰۹)، سنن ابن ماجہ: کتاب الطهارة، باب ماجاء فیمن یغسل من جمیع نسائے غسلا واحدا، رقم الحديث (۵۸۸)

<sup>۲</sup> صحیح البخاری: کتاب النکاح، باب من طاف على نسائه في غسل واحد، رقم الحديث (۴۹۱۷) اس حدیث میں ”غسل واحد“ کے الفاظ نہیں ہیں، ویکھیں: ۳۷۸/۱

النکاح، باب النساء فی السفر،<sup>①</sup> میں بھی جناب انس سے مقول ہے کہ خیر سے واپسی کے وقت مکہ مدینہ کے درمیان آنحضرت ﷺ جناب ام المؤمنین صفیہ بنت حنی سے تین دن تک مقاربت کرتے رہے اور میں نے طعام و لیمہ کے واسطے مسلمانوں کو بلا�ا۔

دیکھئے محدثین نے رسول اللہ کی کیا شریفانہ تاریخ اور روز نامچہ تیار کیا ہے۔ ہائے افسوس! یہ طبعی اور فطری افعال کو نہیں جانتا کہ زن و شوہر میں ہوا کرتے ہیں، لیکن ان کا کوئی ڈھنڈو رانہیں پیٹا کرتا، (ہفوتوں، ص: ۶۹)

### الحادیث

اس میں شک نہیں کہ حضرت انس رض حضور ﷺ کا خادم تھا۔ مگر یہ نہیں کہ اس قسم کے واقعات اس نے پچشم خود دیکھے ہوں۔ نہیں! بلکہ آنحضرت ﷺ سے گلوش خود سے ہوں گے۔ جو کچھ حضور نے بطور اظہار مسئلہ کے بیان فرمایا، اُسی کو انس رض بیان کرتے ہیں۔

### مصنف کی غلط فہمی

مصنف کو یہ غلط فہمی ہوئی ہے کہ وہ اس کو فطری اور طبعی فعل قرار دیتا ہے۔ حالانکہ فطری اور طبعی فعل جماع ہے، وہ ایک ہو یا کئی ایک اس کا ذکر نہیں۔ ذکر ”غسل واحد“ کا ہے، جو شرعی حکم ہے۔ سائل کو خیال ہوا ہوگا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

﴿وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُبًا فَاطْهِرُوا﴾<sup>②</sup>  
”اگر تم جنی ہو، تو غسل کیا کرو۔“

چونکہ پہلی دفعہ ملاپ کرنے سے فاعل جنی ہو چکا ہے اور قرآن مجید سے بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ جب کبھی کوئی شخص جنی ہو، وہ غسل کرے، تو جو شخص متعدد مرتبہ ملاپ

① صحیح البخاری: کتاب النکاح، باب البناء فی السفر (۴۸۶۴)، مذکورہ بالا حدیث میں خیر اور مدینہ کے درمیان کا ذکر ہے، نہ کہ اور مدینہ کے درمیان!

② المائدة: ۶

کرے، اس کو ہر مرتبہ کے بعد غسل کرنا ضروری ہو گا، اُس کے جواب میں حضرت اُنس رضی اللہ عنہ نے جو کچھ سرور دو جہاں سے سُنا ہوا تھا، وہ بیان کر دیا۔ جس پر صاحب ”هفووات“ نے غو ر نہیں کیا کہ کلام میں محل فائدہ ”غسل واحد“ ہے۔ جماعت واحد یا متعدد نہیں!

شیعہ موننو!

چوبشیوی سخنِ اہلِ دل مگو کہ خطاست  
سخنِ شناس نئی دلبر اخطا اینجاست

### حالت روزہ میں بوسہ لینا

طبع ثانی ص ۷۰ پر مصنف ”هفووات“ نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت پر اعتراض کیا ہے۔ جس کا مضمون ہے کہ حضور ﷺ روزہ کی حالت میں بوسہ لیتے اور ساتھ لٹا لیتے۔ اس مضمون پر مصنف مذکور نے جن لفظوں میں اعتراض کیا ہے، وہ قابل غور ہے، چنانچہ لکھا ہے:

”بخاری، کتاب الصوم، باب المباشرة للصائم میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے منقول ہے:

«عن عائشة قالت كأن النبي ﷺ يقبل و يباشر وهو صائم  
و كان أملأكم لإربه». ①

”یعنی وہ فرماتی ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم حالت صوم میں میرے بوسے لیتے اور مباشرت کرتے تھے اور وہ اپنے عضو مخصوص پر ② تم سے زیادہ قادر تھے۔“ انتہی

❶ صحيح البخاري (۱۸۲۶)

❷ مفترض نے ترجمہ میں یہ الفاظ اپنی طرف سے بڑھاتے ہیں، کیوں کہ حدیث میں ایسا کوئی لفظ نہیں جس کا ترجمہ یہ ہو، بلکہ جس لفظ ”لاربہ“ کا ترجمہ مفترض نے یہ کیا ہے، اسی حدیث کے بعد مذکورہ صفحہ پر امام بخاری نے اس لفظ کا معنی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے نقل کیا ہے، چنانچہ امام بخاری فرماتے ہیں: ”قال ابن عباس (مارب) حاجات“

لہذا مفترض نے ترجمہ میں خود ساختہ الفاظ ذکر کر کے تحریف اور بد دینی کا مظاہرہ کیا ہے، عاملہ اللہ بما یستحق!

﴿عَلَقَتِ الْأَبْوَابَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ﴾.

جس کا ترجمہ با کتابیہ ہے ہے

زیلخا دروازے بند کر کے بولی اُذھر آ۔

مشقید اس سے جو ہے وہ سب کو معلوم ہے، لیکن اس مشقید کا اگر ان الفاظ نہیں بیان

کیا جاتا کہ ”زیلخا“ دروازہ بند کر کے یوسف: کو کہا آئیں ہے عالمجہ جانی کر“

فوجہ لفظ اور پردازہ داری نہ رہتی، جواب قرآن مجید کے الفاظ نہیں ہے، آپ کی

جاہشی بنا، آپ کو تو مشقید ہے کہ ناظرین احادیث سیئے سے بیزار ہو جائیں، پاہے آپ کو

تلخ چانی سے کام لینا پڑے۔ (شاید تفہیم کا اثر ہو)

### مہا شریعت ۲

ابہے یہ اغربی و بان میں مہا شریعت اُن مخفی فہیں ہیں جسیں مخفی میں اور وہیں مستعمل

ہیں، جس پر آپ بہت گھبرا کر معلوم ہوئے ہیں: بکھر مہا شریعت کا ترجمہ بدری ملانا

کے، آئی قرآن مجید کی تجارت ہے، روزہ کے حکم ہیں اور ملاد ہے:

﴿لَا تَبَاشِرُوهُنَّ وَلَا تَقْتُلُهُنَّ فِي الصَّاحِبِيَّةِ﴾.

”جس کا کیم قم لوگ و نکان کے دلوں میں مساجد کے اندر دامن اف

کر رہے ہو، اسی حال میں خور و خان سے بدنا نہ لایا کرو“

اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ مہا شریعت کرنے سے اعیان فی المساجد ہائی ہے، نہ

مخفی صیام۔ اگر ایسا ہوتا یعنی صیام (روزہ) مانع ہوتا، تو قرآن مجید میں یون ارشاد ہوتا:

”لَا تَبَاشِرُوهُنَّ وَأَتُمْ صَائِمُونَ“

۱ یوسف: ۲۳

۲ دیکھیں: معجم مقایس اللہ: ۱/۲۳۷، المغرب في ترتیب المغرب: ۱/۷۴، کتاب العین

للفراهیدی: ۲۵۹/۶، تحریر الفاظ التسبیہ للنبوی: ۳۲۸

۳ البقرة: ۱۸۷

ایسے مسلمانوں کی احادیث کی کثرت سے مغلوم ہوتا ہے کہ اسلام میں یہ ضروری مسئلہ ہے کہ روزہ میں تقبیل و مباشرت ضرور ہوئی چاہیے، ورنہ مسلمان شہین کیلئے عبادتی خدا میں جب تک دینیوی چاشنی نہ گلی رہے، تو کچھ لطف ہیں اور غالباً روزہ بھی مغلوب نہ ہو۔ باخیاراومی تقبیل کے بعد مباشرت کا لطف لایا جائے اور اوزار پر احتی اب اس مباشرت کے متعلق اقرب مذاقت کے ہوں گے جو روزہ میں حرام ہو تو تجھب نہیں۔ ہمارے خیال میں کسی فرقہ کا مسلمان پیغمبر ہوا اور ام المیمین کے مخالہ میں عمل مباشرت اور لطف "اُرب" کے متعلق نہیں اور تقبیل کر سکتا، مگر رواۃ حدیث کی نسبت کیا کہیں، (ہٹوائیں: ۲۷)

### امداد یعنی

کھو اوزار اوقت کی بات لا اگ کہ ہے، اصول دین کی بات ٹھانی ہے کہ قرآن مجید دو قوں (اشیٰ و نعمت) میں مشغک ہے۔ ایسے اس روایت کو قرآن کے سالخی رجیں الوداع کرائیں۔ مگر قبیل ان کے یہ جانچ کریں، آپ کے پیش کر ذہ ترجمہ کی باتی مطہروں ہے حدیث کے اللام یہیں:

"تقبیل و نیتا اپر" جس کا ترجمہ اتنا ہے کہ

"مباشرت ملکہ بوسہ لیتے اور لٹا لیتے"

مگر آپ سے جو اس ترجمہ میں یہ لطف بڑھایا:

"میرے بوسے لیتے اور مباشرت کرتے"

یہ ترجمہ آپ کی ایجاد ہے، صدقہ پرداز سے بات کرتی ہیں، بڑا ایک شریف خاتون کا تحریک ہے۔ اس پرداز کا کلام میں جو لطف ہے، اظہار میں نہیں۔ بلکہ امداد میں قباحت بڑا اہم جاگی ہے۔

غالباً اسی سے آپ نے ایسا کیا۔ اس کی مثال قرآن مجید سے ہے۔ حضرت یوسف علیہ اور زیخار کے نصہ میں یوں آیا ہے:

﴿غَلَقَتِ الْأَبْوَابَ وَقَالَتْ هَيْثَ لَكَ﴾.

جس کا ترجمہ با کتابیہ یہ ہے

زیلخا دروازے بند کر کے بولی اور ہر آ-

مشقہ داں سے بخو ہے وا سب کو معلوم ہے، لیکن اس مشقہ کو اگر آن لفظوں میں بیان کیا جاتا کہ ”زیلخا دروازے بند کر کے یونس: کو کہا آئیں“ جانی کر،

اویہ لفظ اور پردازہ داری نہ رہتی، جواب قرآن مجید کے لفظوں میں ہے، آپ کی

جائے بلہ، آپ کو مشقہ رہے ہے کہ ناظرین احادیث سنیہ سے پرداز ہو جائیں، پا جائے آپ کو

غلظ جیائی سے کام لیا پڑے۔ (شاید تقبیہ کا اثر ہو)

### ہدایت ۲۴

ابن عثیمین افریقی زبان میں مباحثہ کرنے کے لیے بھی بھیجیں، بھیجیں نہیں میں اور وہیں مستعمل ہے، اسی پر آپ بہت گھبرا کے ہوئے معلوم ہوئے ہیں۔ بھکر مباحثہ کا ترجمہ بدن ڈالنا

﴿أَنْ يَعْلَمُ قُرْآنَ مجیدَ كَمَا كَمِلَتْ نَهَارَةٍ﴾، روزہ کے حکم میں اور غارہ ہے:

﴿لَا تَبَاشِرُوهُنَّ وَ الظُّرُفُ عَالَكُونَ فِي الظَّاهِرِ﴾۔

”جس کاں لیں قم لوگ وہاں کے دوں میں نساجو کے اندر را گھافی۔

کر رہے ہو، اسی حال میں حوراں سے بدن ڈالیا کرو“

اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ مباحثہ کرنے سے اعلاف فی المساجد مانع ہے، نہ مخفی صیام۔ اگر ایسا ہوتا یعنی صیام (روزہ) مانع ہوتا، تو قرآن مجید میں یون ارشاد ہوتا:

”لَا تُبَاشِرُوهُنَّ وَ أَنْتُمْ صَائِمُونَ“

۱ یونس: ۲۳

۲ دیکھیں: معجم مقایس اللہ: ۱/۲۳۷، المغرب في ترتیب المغرب: ۱/۷۴، کتاب العین للفراءہیدی: ۲۰۹۱، تحریر الفاظ التنبیہ للنووی: ۳۲۸

۳ البقرۃ: ۱۸۷

”یعنی صائم کی حالت میں عورتوں سے بدن نہ ملایا کرو۔“  
حالانکہ ایسا نہیں، پس ثابت ہوا کہ روزہ کی حالت میں بوسے لینا منع ہے، نہ ساتھ  
ملانا، بلکہ دونوں فعل جائز ہیں۔

### اصل وجہ

صدیقہ رض کو یہ روایت بیان کرنے کی ضرورت یہ پیش آئی ہو گی کہ لوگ ازراہ  
تورع (پر ہیز گاری) یہ خیال کیے ہوں گے کہ روزہ میں یہ دونوں کام حرام ہیں، چونکہ ایسا  
کرنا حدود شرعیہ سے تجاوز تھا، کیونکہ خدا نے اپنے کلام میں ان دونوں فعلوں سے منع نہیں  
فرمایا۔ اس لئے صدیقہ رض نے اس مسئلہ کا اظہار فعل نبوی سے فرمایا کہ حضور ﷺ خودا یا  
کرتے تھے، تم کیوں ان افعال کو روزہ کے خلاف خیال کرتے ہو؟ مفترض کا فرض تھا کہ  
ان دونوں افعال کے منع پر کوئی آیت قرآنی لکھتے، نہ صرف زبانی ناک بھوں چڑھاتے!  
ہاں یہ سوال ہو سکتا ہے کہ مرد، عورت روزہ میں اتنا تعلق پیدا کر لیں، تو جماع تک  
نوبت پہنچنی ممکن بلکہ قرین قیاس ہے۔ حالانکہ روزے میں جماع دیکھا ہی منع ہے، جیسا کہ  
ناپینا، تو اس کا جواب صدیقہ رض نے دیا، جو مفترض نے خود فعل کیا ہے؟

»وَكَانَ أَمْلَكَكُمْ لِأَرْبَهِ«

”حضور ﷺ اپنے نفس پر تم سے بہت زیادہ قابو رکھتے تھے۔“

یعنی با وجود قربت کے منع کی حدود میں نہ جاتے، کیا ہی صداقت اور شان نبوت کا  
اظہار ہے۔ مگر

گل ست سعدی و در چشم دشمنان خارست

### امام رض پر الزام تراشی

مصنف موصوف لکھتا ہے

”طغیان در ذکر قضائے صوم بشعان“ ①

① رمضان کی تھا شعبان میں دینے کے ذکر میں سرکشی

”بخاری“ کتاب الصوم، باب متى يقضى قضاء رمضان“ میں ابی سلمہ سے مقول ہے۔

«عن أبى سلمة قال سمعت عائشة تقول: كان يكون على الصوم من رمضان فما استطاع أن أقضى إلا في شعبان قال يحلى الشغل من النبي ﷺ أو بالنبي ﷺ»<sup>۱</sup>

”وہ کہتے ہیں کہ میں نے جناب عائشہؓ سے سنا، انہوں نے کہا کہ مجھ پر رمضان کی قضا باقی رہ جاتی تھی، تو میں ان کو نہ رکھ سکتی تھی، حتیٰ کے شعبان آ جاتا تھا، یحییؓ نے کہا کہ جناب عائشہؓ (گیارہ ماہ تک) آنحضرت ﷺ سے مشغول رہتی تھیں یا آنحضرت کے ساتھ مشغول رہتی تھیں۔ انتہی ملخصاً۔

اول: بخاری کی نسبت سوچنا چاہئے کہ انہوں نے لاکھوں احادیث تو ترک کر لیں لیکن شارح کا بے حیا فقرہ حدیث سے نہ دور کر دیا۔

دوم: بخاری نے احادیث جمع کی ہیں یا ان کے شروح۔ پس امام مسلم نے جوان کو ”منتحل الحدیث“ (حدیث کا چور) کہا ہے وہ، یحییؓ کے فقرہ ملانے سے ثابت ہو گیا کہ واقعی امام مسلم کا فرمانا صحیح۔<sup>۲</sup> کیا یہ ممکن نہ تھا کہ جہاں لاکھوں احادیث ترک کی تھیں، اس کو بھی کر دیتے، لیکن تو ہمیں رسول امام بخاری کی جزو ایمان تھی، اس سبب سے دنیا پر ظاہر کیا گیا کہ رسول اللہ غیر عادل تھے۔ رات دن بی بی عائشہؓ کے ہاں پڑے رہتے تھے اور ازواج منه بتتی رہ جاتی تھیں۔ خاک بدہائش باد،<sup>۳</sup> (هفووات، ص: ۱۷)

۱ صحیح البخاری: کتاب الصوم، باب متى يقضى قضاء رمضان، رقم. الحدیث (۱۸۴۹)۔

۲ صحیح مسلم: کتاب الصیام، باب قضاء رمضان فی شعبان، رقم. الحدیث (۱۱۴۶)۔

۳ امام مسلم نے یہ کہیں تصریح نہیں کی کہ یہ الفاظ امام بخاری کے متعلق ہیں، بلکہ اس کے برخلاف امام مسلم سے بکثرت امام بخاری ﷺ کی مدح و ثناء مردی ہے، دیکھیں: ہدی الساری: ۴۸۸۔

۴ اس کے منہ میں خاک!

ابن حمید

بُس اعْتَدْ اغْيِيْ هِرْ فِيْ اتْهَا ہُوا کہ ابَا مُجَارِيْ نے اہم تجَارِيْ راوِيْ کا قول تعلق شرح  
حدیث کوں نقْلِ کیا؟ آپ کا ایسا لکھنا ہمارے لئے کا شہرت ہے کہ آپ بہار راست  
کتب احمدیت سے واقف ہیں، بعض تصنیفات شیعہ سے مستقیم ہیں۔ بنے جن اہم مسلم  
کی آپ بڑی سرائی کرتے ہیں، انہی کی صحیح میں بہ روابط پاؤں آئی ہے:

«قالتِ كان يكُون على الصوم من رمضان فيما أستطيع أن

أقضى إلا في شعian وذلك لمكان رسول ﷺ ॥

”میں آنحضرت ﷺ کی وجہ سے قضاۓ رمضان نہ کر سکتی تھی، سو اے یاہ شعبان

کے،) کیونکہ آنحضرت خود شعبان میں روزے کیثر رکھتے تھے۔

فرمایئے ایپ تو ابام بنخاری رض پر سے غصہ (جو للہ فی اللہ رفاقت کو امام موصوف اور امام تھی پر ہے) کرفی ہو گیا پا نہیں؟ کیونکہ ان کے ہدود امام مسلم نے خود امام ابو منی بن جعیا سے وہی مضمون روایت کیا ہے۔

باقی رہا دوسری ازواج بھرپورات کا منہ تکنا یہ بھی آپ کا خام خیال ہے۔ صدیقہ بیخنہ کا

اصل میں مؤلف اللہ علیہ الرحمۃ الرحمیۃ نے پر روایت اسی طرح لکھی ہے، صحیح مسلم (۱۱۴۶) میں یہ روایت موجود ہے، لیکن اس کے الفاظ یہ ہیں: ”عن أبي سلمة قال سمعت عائشة رضي الله عنها تقول: كان يكون علي الصوم من رمضان فما أستطع أن أقضيه إلا في شعبان الشغل من رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم أو برسول الله صلی اللہ علیہ وسلم“.

اس کے بعد امام مسلم نے دوسری سند نقل کرنے کے پہلی حدیث کی طرف اشارہ کر کے یہ الفاظ نقل کے ہیں: ..... حدثنا یحییٰ بن سعید بہذا لامسنا وغیرہ آنہ قال: ”وَذلِكَ لِمَكَانِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ“ (۱۱۴۷) ان الفاظ سے بھی مؤلف رواية کا مقصود مکمل ہو جاتا ہے کہ امام مسلم کے ہاں بھی ویسے یہ الفاظ ہیں، جس طرح امام بخاری رحمۃ اللہ نے نقل کے ہیں۔

٢- يكفي: صحيح البخاري: كتاب الصوم،باب صوم شعبان،رقم الحديث (١٨٤٩)، صحيح مسلم: كتاب الصيام،باب صيام النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه في غير رمضان،رقم الحديث (٧٨٢) وفتح الباري (١٩١٤)

پر مطلب نہیں۔ بلکہ مطلب ہے کہ ہر وقت خالی رہتا تھا کہ حضور ﷺ مجھے طلب فرمائیں گے۔ کیونکہ طبعی رغبت اور محبت حضور ﷺ کو عائشہ سے بھی بہت تھی، جو ناقابل انکار ہے۔

### حالتِ جیفی میں نبی کی سے بر تناو

کتاب نسائی کی ایک روایت صرف "ہفوات" نے حضرت عائشہؓ کے نقل کی ہے۔ کسی سائل نے حضرت صدیقہؓ سے پوچھا کہ حضور ﷺ جیف کی حالت میں یوں ہوں گے کہا، بتاؤ کرتے تھے، انھوں نے کہا: تہ بند بند ھوا کر اپنے ساتھ لٹا لیتے اور سینہ سے سینہ ملا لاتے، سائلہ کا مطلب یہ تھا کہ قرآن مجید میں جو آیا ہے (فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْجِنِّفِ) (جیف کی حالت میں عورتوں سے الگ رہا کرو) اس کا کیا مطلب ہے؟ رسول ﷺ نے عملی طور پر اس کا مطلب کیا بتایا ہے؟۔ یعنی جیف کی حالت میں کلیہ عورت سے جدارہ نہ مقصود ہے یا جیف کے مکان سے جدار کھٹا منظور ہے، یہ تھا سوال جس کا جواب صدیقہؓ نے جو دیا، اس کا خلاصہ یہ تھا کہ حالتِ جیف میں مکانِ جیف سے الگ رہنا مقصود ہے۔ حائض سے بالکلیہ الگ رہنا مقصود نہیں۔ کیا صاف معاملہ ہے۔ مگر

① دیکھیں: فتح الباری: ۱۹۱۴

② سنن نسائی: کتاب الحیض والاستحاضة، باب ذکر ما كان النبي ﷺ يصنعه إذا حاضت إحدى نسائه، رقم الحديث (۳۷۵)، اس کی سند میں "صلدقة بن سعید الحنفي" راوی ضعیف ہے۔ ان کو امام ابو حاتم نے "شیخ" ساجی نے "لیس بشی" امام بخاری نے "عنه عجائب" اور ابن وضاح نے "ضعیف" قرار دیا ہے، حافظ ابن حجر فرماتے ہیں: "مقبول"۔ (الجرح والتعديل: ۴/۳۰، تہذیب الکمال: ۱۳۲/۱۳، تہذیب التہذیب: ۴/۳۶۴، تقریب التہذیب: ۲۷۵/۲۹۱۲).

اس کی سند میں دوسراراوی "جعیع بن عمیر التیمی" ضعیف ہے۔

(التاریخ الكبير: ۲۴۲، کامل لابن عدی: ۱۶۶/۲، المحروجین لابن حبان: ۲۱۸/۱، تہذیب التہذیب: ۹۶/۲، الكشف الحثیث: ۸۷)

بقول شیخ سعدی

گل ست سعدی و در چشم دشناں خارست  
صاحب "هفوایت" کو خدا جانے کیا مشکل پیش آئی کہ انہوں نے اس پر اعتراض کیا کہ  
"راوی کو رسول اللہ اور ام المؤمنین سے ذاتی عدالت ہے۔ پھر امراء و خلفاء  
جور کی خوشنودی مقصود تھی، اس لیے" یلتزم صدر رہا و ندیها" بڑھا دیا۔  
براہ کرم اسے خارج فرمائیے۔" (ص: ۷۳)

الحمد لله

ناظرین! ہماری تشریع کو ملحوظ رکھ کر غور کریں کہ اس میں کیا خرابی ہے، جو مصنف مذکور  
کو پیش آئی ہے۔

حضرت عائشہؓ پر بہتان طرازی

صحیح بخاری میں روایت ہے کہ عائشہ صدیقہؓ نے ایک روز بطور خوش مزاجی اُس  
حالت میں جب خاوند بیوی بالکل علیحدگی میں با تین کیا کرتے ہیں۔ حضور ﷺ سے بطور  
مثال عرض کیا:

"کوئی درخت بالکل اچھوتا ہو اور ایک درخت چھوتا یعنی اُس میں سے چند  
اوٹوں نے کھایا ہو، آپ اپنا اونٹ کس درخت پر چھوڑیں گے؟ حضور ﷺ نے اس کا  
ونٹ سے اونٹ کو کھلاوں گا" ①

اس بے تکلف گفتگو سے مصنف "هفوایت" نے یہ نتیجہ نکالا ہے کہ عائشہؓ کا  
مطلوب ہے کہ

"میرے سوا کسی اور بیوی کے پاس نہ جائیے، الہی توبہ! عورت اور اپنے شوہر  
سے کہیں کہ بس میرے پاس رہیے۔ لا حول ولا قوہ" (ص: ۷۳)

① صحیح البخاری: کتاب النکاح، باب نکاح الأبکار، رقم الحديث (۴۷۸۹)

## اہم حدیث

علوم نہیں کسی محبہ محبوبہ یوں کا اپنے خاوند کو ایسا کہنا کیوں اتنا ناجائز ہے کہ ایک مقرر شیعہ مصنف کو ناگوار گذرا ہے۔ بحالیکہ قرآن مجید میں یوں خاوند کے گھرے تعلق کو خدا اپنی مہربانی بتلاتا ہوا فرماتا ہے:

﴿جَعَلَ لَيْتَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً﴾۔

”خدا نے اپنی مہربانی سے تم یوں خاوند میں کمال محبت پیدا کی ہے۔“

اسی محبت کا تقاضا اگر یہ ہو کہ کوئی یوں اپنے پیارے خاوند کو کہے کہ

شرکت غم بھی نہیں چاہتی غیرت میری

غیر کی ہو کے رہے یا شب فرقہ میری

تو کیا گناہ اور کیا قباحت؟ قباحت تو اس صورت میں ہوتی کہ حضور ﷺ اس کی

خواہش کے ماتحت دوسری ازواج کو چھوڑ دیتے۔ جب ایسا نہیں تو اعتراض ہی کیا؟

حضرت عائشہؓ اور حضرت زینبؓ کا جھگڑا

مصنف ”هفوایت“ نے ص ۸۲ پر ایک روایت عربی الفاظ کے بغیر صحیح مسلم سے لکھی

ہے، جس کے الفاظ یہ ہیں:

﴿كَانَ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَسْعَ نِسْوَةٍ فَكَانَ إِذَا قَسْمَ بَيْنَهُنَّ لَا يَنْتَهِي إِلَى

الْمَرْأَةِ الْأُولَى فِي تَسْعٍ فَكَنْ يَجْتَمِعُنَّ كُلَّ لَيْلَةٍ فِي بَيْتِ التِّي

يَأْتِيهَا فَكَانَ فِي بَيْتِ عَائِشَةَ فَجَاءَتْ زَيْنَبُ فَمَدَ يَدُهَا إِلَيْهَا

فَقَالَتْ هَذِهِ زَيْنَبُ فَكَفَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَدَهُ فَتَقَوَّلَتَا حَتَّى اسْتَخْبَتَا

وَأَقِيمَتِ الصَّلَاةُ فَمَرَأَبُو بَكْرٍ عَلَى ذَلِكَ فَسَمِعَ أَصْوَاتَهُمَا فَقَالَ

أَخْرَجَ يَارَسُولُ اللَّهِ إِلَى الصَّلَاةِ وَاحْتَفَتْ فِي أَفْوَاهِهِنَّ التَّرَابَ.

الخ﴾۔ (مسلم: ۴۷۲/۱)۔

۱) الروم: ۲۱

۲) صحیح مسلم: کتاب الرضاع، باب القسم بین الزوجات، رقم الحدیث (۱۴۶۲)

اس روایت کا ترجمہ مصنف ”هفووات“ نے یوں کیا ہے:  
 ”آنحضرت ﷺ کی نوبیاں تھیں، جب آنحضرت نے ہر ایک کی باری مقرر فرما دی، تو جس عورت کے پاس ایک رات رہتے، تو اس کی باری دسویں دن آتی تھی۔ اور جس تاریخ جس گھر میں رہتے تھے، وہاں رات کو جملہ ازدواج جمع ہو جایا کرتی تھیں۔ پس ایک شب آنحضرت ﷺ جناب عائشہ کے ہاں تھے کہ ام المؤمنین زینب پہنچیں اور آنحضرت نے ان کی طرف ہاتھ بڑھایا۔ حضرت عائشہ نے عرض کیا یہ زینب ہیں (یعنی آج میری باری کا دن ہے) پس آنحضرت ﷺ نے اپنا ہاتھ روکا، اس پر حضرت عائشہ اور زینب کی چیخنے لگی اور خوب غل غپاڑہ ہوا، حتیٰ کہ تمماز حن کا وقت آگیا اور حضرت ابو بکر کا ادھر سے گزر ہوا۔ انہوں نے ان دونوں کی تکرار سنی اور کہا کہ یا رسول اللہ ان کے منہ میں خاک ڈالیے اور نماز کے لئے باہر تشریف لائیے۔“ (انتہی ملخصاً)

### الحمد لله

جن لفظوں پر ہم نے خط (۱) اور خط (۲) دیا ہے، یہ مصنف کے طبع زاد ہیں، روایت کے الفاظ کا ترجمہ نہیں۔ بات بالکل معمولی ہے کہ آنحضرت ﷺ نے اپنے حسن خلق سے یہ طریقہ رکھا تھا کہ جس بیوی کے گھر میں رہنا ہوتا، وہاں شب کو اول وقت سکھادعوت میں سب کو بلا تہ، محبت اور لطف صحبت رہتا، با توں با توں میں حضور ﷺ نے بے تکلفی ہے بیوی زینب کی طرف ہاتھ بڑھایا، دوسری جو دراصل صاحب خانہ تھی اُس نے غیرت سے کہا: حضور ﷺ

شرکت غم بھی نہیں چاہتی غیرت میری  
 غیر کی ہو کے رہے یا شب فرقہ میری

اس پر یوں میں حسب مذاق خوب تیز تیز گفتگو ہوئی، اتنے میں حضرت ابو بکر صدیق رض مکان کے پاس سے گزرے، تو انہوں نے عرض کیا، جوڑ کر ہوا، فطرت انسانی کو ملحوظ رکھ کر اس ساری گفتگو پر غور کیا جائے، تو خانہ داری میں بالکل معمولی بات معلوم ہوتی ہے۔ مصنف ”هفووات“ نے اس پر دو اعتراض کیے ہیں، جن کے الفاظ یہ ہیں:

”اس حدیث سے راوی صاحب نے دونوں امہات کی ہونناکی اور مغلوب الغضب اور گستاخ و بے ادب ہونا ظاہر کیا اور آنحضرت کی سبکی عقل اور قلب غیرت اور بد عسکری ثابت کی ہے اور یہ دکھایا ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے انتظام میں ایسے عاجز تھے، تو ممالک محروسہ کا نظام کیا کر سکتے ہوں گے۔ پس حضرات شیخین کو دعا دیں کہ وہ ہر طرح سے رسول اللہ کی مدد کرتے رہتے تھے، انہوں نے ملک و دین دونوں کو سنبھال لیا۔ ورنہ رسول اللہ میں رکھا ہی کیا تھا اور علی پچھے تھے اور بنی ہاشم میں کوئی قابل نہ تھا (خاک بد ہانش باد)“

نتیجہ دوم۔ جناب عائشہ کا غل غیاثہ واجبی تھا کہ ان کی باری کا دن تھا اور رسول اللہ غیر عادل نامنصف کہ ان کی باری کے دن حضرت نسب کی طرف پا تھے بڑھایا۔ نعوذ بالله (ص: ۸۳)

### اہم حدیث

کس قدر معاند ائمہ حرکت ہے کہ بات کا پتیگز اور رائی کا پہاڑ بنایا گیا۔ دونوں یوں کا غصہ انسانی فطرت کی حد تک ہے، زیادہ نہیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سبکی عقل نہیں، بلکہ متعرض کی جلد بازی اور سوء ظنی ہے کہ ایک فطری واقعہ کو دوسرے رنگ میں دیکھتا ہے، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نا انصافی نہیں بلکہ کمال انصاف ثابت ہوتا ہے کہ عائشہ صدیقہ کی معمولی اطلاع پر ہی آپ معمولی حرکت سے بھی رک گئے، حالانکہ وہ دست درازی خاص عرض کے لئے نہ تھی، بلکہ معمولی لطف صحبت تھا۔ مگر انصاف پسندی نے یہاں تقاضا کیا کہ آپ نے اتنی دل شکنی بھی صاحب خانہ بیوی کی گوارانہ کی۔ کیونکہ یہ اجتماع ازواج محض لطف صحبت کی غرض سے تھا،

## بناء فاسد على الفاسد ①

ایسی صحبت میں تھوڑی سی بے لطفی بھی آپ کے حسن اخلاق نے پسند نہ کی۔

چونکہ مصیب "هفوات" نے ذکورہ روایت میں ایجاد بندہ سے کام لے کر نماز کے ساتھ "صح" کا لفظ بڑھایا ہے، اس غلط بناء پر آگے چل کر ایک تینی اعتراض جز دیا۔ جس کے الفاظ یہ ہیں:

"امت کے لئے نماز تہجد سنت اور رسول اللہ کے لیے فرض تھی۔ لیکن اس غل غپاڑہ کی رات میں حدیث ذکور سے تہجد کا ادا کرنا نہیں پایا جاتا۔ جس سے ثابت ہوا کہ اس فضول قصہ میں رسول اللہ سے فرض ترک ہو گیا۔ نعوذ بالله۔ لا حول ولا قوہ (ص: 85)"

جس ہے:

خشتم اول چوں نہد معاز کج

تا شریا میر و دیوار کج ②

حالانکہ یہ واقعہ اول شب کا ہے، جس کا وقت مغرب اور عشاء کے درمیان ہے۔ بھلا اگر صحیح کی نماز کا ہوتا، تو روزانہ اجتماع ساری رات ہی ہوتا ہو گا۔ پھر صاحب خانہ کی خلوت کا وقت کب ہوتا؟ نعوذ بالله من سوء الظن! ③

## قرآن سے تصدیق

مصیب "هفوات"، شیعی ہیں۔ اس لئے شیعوں کی ایسی روایات پر خفا ہیں۔ مگر قرآن مجید پر خفا نہیں اور نہ ہو سکتے ہیں۔ اس لئے ہم اس روایت کی تائید کے لئے قرآنی

① بگزی ہوئی بنیاد پر بگزی ہوئی عمارت

② جب عمارت بنانے والا پہلی ایسٹ ہی ٹیکڑی رکھ دے۔۔۔ تو دیوار چاہے شریا ستارے تک پہنچ جائے ٹیکڑی ہی رہے گی۔

③ بدگمان سے اللہ کی پناہ

آیت بتصدیق روایت شیعہ نقل کرتے ہیں۔ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لَا زُوْجَكَ إِنْ كُنْتَ تُرِدُنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَ زِيْنَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أَمْتَعْكُنَ وَ أَسْرَحْكُنَ سَرَاحًا جَمِيلًا﴾

۲۱ (احزاب)

”یعنی ابن عباس سے روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ ایک روز اپنی بیوی حفصہ (بنت عمر) کے پاس بیٹھے تھے۔ پس دونوں (میاں بیوی) جھگڑ پڑے۔ آنحضرت ﷺ نے اس کو فرمایا: تجھے منظور ہو تو میں اپنے اور تیرے جھگڑے میں ایک شخص کو منصف بنا دوں۔ اس نے کہا: ہاں، پس آپ نے حضرت عمر کو بلایا، جب عمر ﷺ آئے، تو حضور نے حفصہ کو فرمایا: اپنا بیان دے۔ اس نے کہا: آپ ہی کہئے۔ مگر مجھ کیسے! (اس سخت لمحہ پر) حضرت عمر ﷺ نے اپنی لڑکی حفصہ کو زور سے ایک چپت رسید کیا۔ دوسرا مارنے کو تھے کہ حضور ﷺ نے فرمایا: بس کر“

نا ظرین! دو نوی روانیتوں کو ملحوظ رکھ کر بتا دیں کہ چچلی شیعی روایت پہلی تسلی روایت

سے کم ہے یا زیادہ۔ سُنی روایت میں دو یو یاں آپس میں جھگڑتی ہیں۔ مگر شیعی روایت میں یو یا آنحضرت ﷺ کے ساتھ جھگڑتی ہے۔ یہاں تک کہ ایک تیرا آدمی درمیان میں منصف ہو کر آتا ہے، اُس کے رو برو بھی وہ کس سخت لہجہ میں کہتی ہے کہ آپ (حضور ﷺ) کوچ کہیے۔ جس پر اس ثالث کو غصہ آتا ہے اور وہ کہتا ہے:

« يا عدوة الله النبي لا يقول إلا حقا والذی بعثه بالحق لو

لامجلسه ما رفعت يدی حتى تموتی ۔ (حوالہ أيضا)

”اے اللہ کی دشمن! نبی کوچ ہی کہا کرتے ہیں۔ قسم ہے اُس اللہ کی جس نے

ان کوچ کے ساتھ بھیجا ہے۔ اگر یہ آنحضرت ﷺ کی مجلس نہ ہوتی، تو میں

تکھے اتنا مارتا کہ تو مر جاتی“

”هفواد“ کے مصنفو!

انصار رکھتے ہو تو اپنی روایت کو کتب تفسیر سے خارج کر کے سمندر کی نہ میں پہنچاؤ۔

ناظرین! میاں یو یا کے تعلقات خاص قسم کے ہوتے ہیں۔ میاں چاہے کیسے ہی

رتبہ کا ہو، یو یا بحیثیت تعلق روز بیت باقی لوگوں سے کچھ زیادہ حق رکھتی ہے۔ اس راز کو

وہی لوگ سمجھ سکتے ہیں، جو متال اور متال [عیالدار] بھی متعدد ازواج کے ہیں۔ ورنہ مجرد

کیا جانے جس کی شان میں کہا گیا ہے ۔

مُجْرَد سب سے اعلیٰ ہے

نہ جو رو ہے نہ سالا ہے

حضرت عائشہؓ پر الزام تراشی

نسائی جلد دوم باب الغیرہ میں حدیث ہے، جس میں حضرت عائشہ صدیقہ کہتی

ہیں کہ آنحضرت ﷺ ایک روز رزات کے وقت بستر سے اٹھ کر چلے گئے۔ میں نے آپ کو

تلائش کیا۔ آپ واپس آئے، تو میں نے آپ کے بالوں کو ٹوٹا، تاکہ معلوم کر سکوں آپ

غسل جنابت کر کے آئے ہیں، کیونکہ مجھے وہم ہوا تھا کہ حضور کسی اور حرم (بیوی) کے پاس گئے ہیں۔ آپ نے میرا وہم سمجھ کر فرمایا: شیطان تیرے پاس آیا ہے۔ یعنی اُس نے تجھے شبہ میں ڈالا ہے۔ عائشہ نے حضور ﷺ کا خیال اور طرف پھیرنے کو کہا: حضور ﷺ آپ کے ساتھ بھی شیطان ہے۔ فرمایا: ہاں! مگر اللہ تعالیٰ نے مجھے اُس پر غالب کیا ہے، تو میں اُس سے محفوظ رہتا ہوں۔<sup>①</sup>

یہ ایک معمولی واقعہ ہے، میاں بیوی کے باہمی تعلقات اور عورت کو سوکن سے رشک اور رقبابت میں تو ہمات کا ہونا ایک فطری نظارہ ہے، مصنف کیا جانے نجپرل شاعروں سے پوچھئے جو رقبابت میں تو ہمات کو یہاں تک ترقی دیتے ہیں کہ محبوب کے دیکھنے پر اپنی آنکھوں سے بھی رشک کرتے ہیں۔ سینے!

غیرت از چشم بر م روئے تو دیدن نہ وہم

گوش را نیز حدیث تو شنیدن نہ وہم<sup>②</sup>

اس پر مصنف ”هفوات“ نے جو اعتراض کیا ہے، اُس کے الفاظ یہ ہیں:  
 ”کیا کہوں اور کس زبان سے کہوں۔ اچھا سینے۔“ یکھیے ”قد جاء ک شیطانک“ فقرہ کا قرینہ پکار رہا ہے کہ جناب عائشہ ﷺ نے رسول اللہ کے جھونٹنے نوچے تھے، صرف بالوں تک ہاتھ پہچانے کا سیاق حدیث یہ نہیں چاہتا جو یہ کہا جاتا۔“ کیا تیرا شیطان تیرے پاس آگیا ہے، اور پھر کسی غورت کی نسبت شیطان آئے کا کتنا یہ

❶ سنن النسائي: كتاب عشرة النساء، باب الغيرة، رقم الحديث (٣٦٠)  
 اس حدیث کے الفاظ یہ ہیں: ”ان عائشہ قالت: التمسست رسول اللہ ﷺ فادخلت بدي في شعره فقال قد جاءك شیطانک، فقتلت أمالك شیطان، فقال: بلی، ولكن اللہ أعنانی علیه فاسلم“  
 نیز یکھیں: صحيح مسلم: كتاب صفات المنافقین وأحكامهم، باب تحريض الشیطان، رقم

الحدیث (٢٨١٥)، التلخیص الحبیر: ٢١١

❷ مجھے اپنی آنکھوں پر بھی غیرت ہے کہ جھنوں نے تیرے چہرے کو دیکھا اور کان پر بھی کہ جس نے تیری بات کی۔

کیا غصب کی تو ہیں ہے۔ (ہفووات، طبع اول، ص: ۵۱، طبع دوم، ص: ۷۶)

اہم حدیث:

حدیث مذکور میں ”ادخلت یدی فی شعرہ“ آیا ہے، مصنف نے کمال جسارت اور تقوے سے اُس کے معنی کیے ہیں ”جمونے نوچے“ ہم اس کے جواب میں کیا کہہ سکتے ہیں، بجز اس کے کہ صبر و شکیب سے کام لیتے ہوئے اتنا کہیں کہ

خن شاس نتی دلبرا خطا انجا ست

نہ عائشہ رض نے بال کھینچ، نہ بقول آپ کے جھونٹے نوچے۔ یہ سب مصنف کا ”ہفوہ“ <sup>①</sup> ہے جس کی جمع ”ہفووات“ ہے۔

نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا رات کو قبرستان جانا

ص: ۸۶ ”ہفووات“ پر مصنف نے نسائی کی حدیث لکھی ہے۔ جو دراصل حدیث مذکور سے متعلق ہے، اس میں امام المؤمنین حضرت عائشہ کہتی ہیں کہ ایک رات حضرت صلی اللہ علیہ وسلم پچکے سے اٹھے اور پاؤں کی آہٹ کے بغیر پچکے سے دروازہ کھول کر باہر چلے گئے۔ میں خاموش جا گئی تھی۔ میں بھی پچھے پیچھے ہوں گی۔ میں نے دیکھا آپ قبرستان میں (جو مسجد نبوی کے بالکل قریب ہے) تشریف لے گئے۔ وہاں مردوں کے حق میں دعا کر کے آپ واپس آئے۔ میں بھی آپ کے آٹے پہنچ گئی، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”تیرے اس کام کی خبر جریل نے مجھے دی ہے،“ وغیرہ۔ <sup>②</sup> خانہ داری بالکل معمولی بات ہے۔ خاص کر جس خاوند

① بکواس

② سنن النسائی (۳۹۶۳)، ابن حبان: (۴۵۱۱۶) (۷۱۱۰)

اس حدیث میں مذکور ہے کہ حضرت عائشہ فرماتی ہیں: لوگ خواہ کتنا ہی چھپائے، اللہ تعالیٰ تو جان ہی لیتا ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہاں! پھر آپ نے فرمایا: (اصل بات یہ تھی) کہ جریل (صلی اللہ علیہ وسلم) نے آکر مجھے آواز دی تھی، اس لیے میں پچکے سے نکل گیا تھا یہ ایک طویل حدیث کا قطعہ ہے، لیکن اس حدیث میں مؤلف صلی اللہ علیہ وسلم کا نقل کردہ آخری فقرہ مذکور نہیں، والله أعلم!

بیوی میں زنا شوکی محبت کے علاوہ اعتقادی دل بیکی بھی ہو، وہاں تو بالکل اس شعر کی مصدقہ ہے۔

زدید نت نتو انم کہ دیدہ بر بند م  
دگر مقابلہ یعنی کہ غیر سے آید ①

مصنف "ہفووات" کو جو سمجھتی ہے، نئی سمجھتی ہے، لکھتے ہیں:

"راوی حدیث نے رسول اللہ ﷺ سے عجب مسخر اپن کیا ہے۔ گویا رسول خدا جناب عائشہ کی اطاعت اس قدر کرتے تھے کہ اطاعت خدا بھی کرنی دشوار تھی اور جو موقع چھپ لپ کر مل جاتا، تو خوف زده دبے پاؤں گھر سے نکلتے اور بی بی صاحب تاک میں گلی رہتی تھیں کہ میری باری کے دن کہیں اور نہ جانے پائیں۔ اسی سبب سے سر پر اوزنی ڈال پا تھا مہ پہن رسول اللہ کے پیچھے پیچھے ہو لیں۔ ان باتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ جناب عائشہ رسول اللہ کو بد عہد نامنصف سمجھتی تھیں۔ ان کی نظر میں رسول اللہ کا کچھ وقار نہ تھا۔ نعوذ باللہ"

(ہفووات، ص: ۸۶)

### الحدیث

ان سب باتوں کا جواب ایک ہی ہے "یک عشق و صد بدگمانی۔" ② معلوم نہیں مصنف "ہفووات" کو بیوی خاوند کے تعلقات معلوم نہیں یا ان پر گذری نہیں۔ ارے میاں! محبت کے تقاضے اس سے بھی بڑھ کر ہوتے ہیں۔

نہیں معلوم تم کو ما جائے دل کی کیفیت  
ہاں ننگے سر یا ننگے بدن تو گئی نہیں، بلکہ وہ خود کہتی ہیں کہ میں نے تہبین باندھا اور سر پر اوزنی رکھ لی۔ ہاں چار پائی پر بھی ننگی نہیں تھیں۔ اگرچہ خاوند کے ساتھ ننگے بدن سونا

① تیرے دیکھنے سے مجھ میں اتنی سکت نہیں رہ جاتی کہ تمہارے مقابلے میں کسی غیر کو رکھا جائے۔

② ایک عشق اور سو بدگمانی۔

شرعاً يا اخلاقاً منع نہیں، ملاحظہ ہو:

﴿هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ﴾<sup>①</sup> بلکہ سونے کا کپڑا جو اللہ کر ہوتا ہے وہ تھا، مگر باہر نکلنے کو وہ کافی نہیں ہوتا، اس لئے بڑا تہبند باندھ لیا، ہم ہر روز ایسا کرتے ہیں۔ ہاں آنحضرت ﷺ کا چپکے سے چھپ کر جانا بھی مصیب "هفوایت" نے بدگوئی کا موقع بنایا ہے۔ حالانکہ اس کی وجہ آنحضرت ﷺ کی زبانی اسی روایت میں آچکی ہے۔  
چنانچہ فرمایا:

«وَظِنَتْ أَنْكَ قَدْ رَقِدْتَ فَكَرْ هَتْ أَنْ أَوْ قَظِكْ وَخَشِيتْ أَنْ  
تَسْتَوْحِشِي»<sup>②</sup>

"یعنی میں (حضرت) نے سمجھا تھا کہ تو سورہ ہی ہے، اس لئے میں نے ناپسند کیا کہ مجھے جگاؤں اور (جائے کی حالت میں) مجھے خوف ہوا کہ (اکیلے مکان میں) تو ڈرے گی،"

بتائیے کیا اعتراض؟ جو ان یوں ہے، گھر سنان ہے۔ گھر میں کوئی دوسرا انسان نہیں۔ اس کی نسبت خاوند کو از راہ شفقت یہ خیال ہو کہ میں باہر جاتا ہوں۔ میرے پیچھے اکیلے مکان میں وحشت زدہ نہ ہو، اس لئے میں اسے بے خبری میں سوتا ہو اچھوڑوں۔ بتاؤ اس میں کیا گناہ؟ چج ہے۔

گل ست سعدی و در چشم دشمنان خارست

دل لگی.....

دل چاہتا ہے کہ مصنف سے ہم بھی ذرہ دل لگی کریں۔ اس میں شک نہیں کہ مصنف شیعہ مذہب ہے۔ چنانچہ وہ اپنا عقیدہ خلفاء ثلاثہ راشدین کے حق میں ایک کتاب میں یوں لکھتا ہے:

❶ البقرة: ١٨٧ (وَهَتَهَارَ لَيْ لِبَاسٌ یَہُ اُوْرَتَمَانَ کَ لَيْ لِبَاسٌ ہُو)

❷ سنن النسائي (٣٩٦٣)

”رسول اللہ کی آنکھ بند ہوتے ہی خلفائے راشدین جو تخت حکومت پر رونق افروز ہوئے، وہ خاندان رسول کے سوابے حرم دلی سے پیش آتے تھے“

(أَغْلَاطُ الْمُسْلِمِينَ، مُنْدَرَجٌهُ اِصْلَاحٌ، ص: ٦)

ناظرین! یہ را فضیانہ عقیدہ جانے کے بعد ہم مصنف کے مسلمہ امام کی ایک فعلی روایت سناتے ہیں:

«أَنَّ أَبَا جَعْفَرَ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَانَ يَقُولُ: ”مِنْ كَانَ يَؤُمِّنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَا يَدْخُلُ الْحَمَّامَ إِلَّا بِمُئْزِرٍ“ وَقَالَ: قَدْ دَخَلَ ذَاتِ يَوْمِ الْحَمَّامِ فَتَنَوَّرَ، فَلَمَّا أَنْ أَطْبَقَتِ النُّورَةُ عَلَى بَدْنِهِ أَلْقَى الْمُئْزِرُ فَقَالَ لَهُ مَوْلَانِي لَهُ، بِأَبْنِي أَنْتَ وَأُمِّي، إِنَّكَ لَتُوصِّبُنَا بِالْمُئْزِرِ وَلَزُومِهِ وَقَدْ أَلْقَيْتَهُ عَنِ النَّفْسِكَ! فَقَالَ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ النُّورَةَ قَدْ أَطْبَقَتِ الْعُورَةَ؟» (فروع کلبینی، جلد دوم، کتاب التحمل)

”امام ابو جعفر فرمایا کرتے تھے کہ جو کوئی خدا اور آخرت پر ایمان رکھتا ہے، وہ حمام میں بغیر تہبند باندھنے کے (نگا) داخل نہ ہوا کرے، ایک روز آپ نے حمام میں داخل ہو کر بدن پر (بال اتارنے کی دوا) نورہ ملا، جب سارے بدن پر مل چکے تو تہبند اتار کر پھینک دیا، ان کے ایک خادم نے عرض کیا حضرت! آپ ہم کو تہبند باندھنے کی بڑی تاکید فرمایا کرتے ہیں اور خود حمام میں تہبند اتار پھینکا۔ امام نے فرمایا: تو نہیں جانتا، میں نے سارے بدن پر نورہ کا لیپ کر رکھا ہے (یعنی نورہ کی وجہ سے میں نگا نہیں)“

مصنف اور مصنف کے ہم خیالوں کو چاہیے کہ برسات کے موسم میں گرمی کے دانوں (پت) کی وجہ سے ملتانی مٹی (گاچنی) مل کر بازار اور مسجد میں بغیر کپڑوں کے آ جایا کریں، پھر دیکھیں لا ہوز کے پا گل خانہ میں بھیجے جاتے ہیں یا بریلی کے.....؟

## شیعہ مصنفوں!

نہ تم صدے ہمیں دیتے نہ ہم فریاد یوں کرتے  
نہ کھلتے راز سربست نہ یہ رسولیاں ہوتیں

حضرت سودہؓ کا اپنی باری ہبہ کرنا

ابن ماجہ میں روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ کی بیوی حضرت سودہؓ جب بہت بوزھی ہو گئی، یعنی مرد کی خواہش سے مستغفی ہو گئی، تو اُس نے اپنی باری کا حق حضرت عائشہؓ کو ہبہ کر دیا۔ ① مصیبٰت "هفوات" اس پر اعتراض کرتا ہے:

"غور کیجئے کہ جناب سودہ کے قصہ طلاق کے بعد جناب عائشہؓ کو اپنی باری کا دن بخشش کا واقعہ ظاہر کرنے کی کیا ضرورت تھی۔ اور پھر وہ بھی اپنی زبان سے کہنا۔ ہائے غصب! ہائے غصب! یہیاں ایسی باتیں غیر مردوں کے سامنے زبان سے بھی نکالتی ہیں کجا کہ اس کا ڈھنڈو را پیٹنا۔ بالکل مشاہدہ کے خلاف

۱۔ لہذا قابل اخراج، (هفوات، ص: ۸۷)

## الحمد لله

اپنا حق کسی کو دے دینا نہ منع ہے، نہ معرض کو اس پر اعتراض ہے، ہاں اعتراض تو یہ ہے کہ عائشہؓ کو اس کے ظاہر کرنے کی کیا ضرورت تھی۔ بس اس سوال کا جواب ہمارے ذمہ ہے، پس سینے! پیغمبر ﷺ چونکہ حکم قرآن ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ﴾ ②

① صحیح البخاری: کتاب النکاح، باب المرأة تهب يومها من زوجها لضرتها وكيف يقسم ذلك، رقم الحديث (۴۹۱)، صحیح مسلم: کتاب الرضاع، باب جواز هبتها نوبتها لضرتها، رقم الحديث (۱۴۶۲)، سنن ابن ماجہ: کتاب النکاح، باب المرأة تهب يومها لصاحتها، رقم الحديث (۱۹۷۲)

② الأحزاب: ۲۱: "[نَبِيٌّ تَهَبُّ لِيَ نِيَكَ نِوْنَةٍ هُوَ بِهِ] (مؤلف)

مسلمانوں کے لئے نیک نمونہ ہیں۔ اس لئے حضرت عائشہؓ نے بطور شرعی مسئلہ کے بتایا کہ کسی مسلمان کو یہ موقع ہو، تو وہ بھی اس پر عمل کر لے۔ مذہبی اور تعلیمی شکل میں کسی واقعہ کا بیان کرنا، آپ کے نزدیک ڈھنڈورا پہنچنا معیوب کہا جائے، تو حضرت یوسفؓ اور زیخا کا قصہ جو قرآن مجید میں ہے، کوئی کم ڈھنڈورا ہے! اس کی کیا حاجت تھی؟

ایسی طرح حضرت صفیہؓ نے بھی حضرت عائشہؓ کو ایک کام کرانے کے انعام میں اپنا ایک دن بخشنا تھا۔ مصنف کو اس پر بھی اعتراض ہے کہ اس ہبہ کو کسی اور عمارت سے کیوں نہ ادا کیا گیا (ص: ۸۸) یعنی وہ نفس واقعہ پر مفترض نہیں بلکہ الفاظ پر ان کو اعتراض ہے۔ سو اس کا جواب یہ ہے کہ جو الفاظ بھی تجویز ہوتے مفترض کہہ سکتا تھا کہ ان الفاظ سے کیوں ادا کیا اور کیوں نہیں لائے گئے۔

### مصنف صاحب!

ہم بھی آپ سے ایک سوال کرنا چاہتے ہیں تو جوہ سے بنیے!

حدیث شیعہ کی معتبر کتاب کلینی میں ذکر ہے:

”امام ابو عبد اللہ جعفر صادق نے ام کلثوم بنت علیؓ کا نکاح حضرت عمرؓ سے ہونے کا ذکر کر کے فرمایا:

❶ سنن ابن ماجہ: کتاب النکاح، باب المرأة تهب يومها لصاحبها رقم الحديث (۱۹۷۳) مسند أحمد: ۱۴۰، ۹۵۶، سنن النسائي الكبير: ۳۰۱۵، تهذيب الكمال: ۱۹۸۱۳۵، اس کی سند میں ”سمیة البصرية“ ہے، حافظ ذہبی فرماتے ہیں: ”لاتعرف“، حافظ ابن حجر فرماتے ہیں: ”مقبولة“۔ (میزان الاعتدال: ۲۳۵۱۲، تقریب التهذیب: ۷۴۸، نیز دیکھیں: ایرواء الغلیل: ۸۰۷) لیکن اس کی دوسری سند بھی ہے:

”قال النسائي: أخبرنا محمد بن خلف [ثقة] قال ثنا آدم [ثقة] قال ناسليمان بن المغيرة [ثقة] قال ثنا ثابت البناي [ثقة] عن أنس بن مالك.....“ (سنن النسائي الكبير: ۳۶۹۱۵، رقم الحديث ۹۱۶۲) وطبعہ آخری: ۲۶۲۱۸، رقم الحديث (۹۱۱۷) الہذا یہ حدیث ”صحیح“ ہے۔

”ذلک فرج غصبناہ۔“ (کتاب النکاح)

شیعہ دوستو! جانتے ہو اس کا ترجمہ کیا ہے، نہیں جانتے ہو تو کسی شیعہ عالم سے پوچھو، اگر یہ عبارت ناپسند ہو، تو اسی عالم کو کہو کہ اس عبارت کے سوا کسی دوسری عبارت میں یہ مضمون کیوں نہ ادا کیا گیا۔ وہ عبارت جو سراسر حیاد شرم کی ہو۔ وہ ہم بتائے دیتے ہیں۔ یوں کہتے ”ہی صبیہ غصبت“ یعنی بجائے ”فرج“ کے ”صبیہ“ بولتے۔

اہل بیت کے محبو! کیا کہتے ہو!!

امہات المؤمنین کے ہاں فاقہ کشی

حدیثوں میں آتا ہے کہ آنحضرت ﷺ کے گھر میں کئی کئی دنوں تک آگ نہ جلتی تھی کھجوروں پر گزارہ تھا۔ <sup>③</sup> مصطفیٰ ”حفوات“ نے اس قصہ کو لکھ کر اعتراض کیا ہے۔ جس کے متعلق مفترض کے الفاظ یہ ہیں:

”صحاب وغیرہ میں ایسی احادیث بکثرت جناب ام المؤمنین عائشہؓ سے منقول ہیں کہ ہمارے ہاں دو دو ماہ تک چولہا نہ روشن کیا جاتا تھا، صرف پانی اور کھجور پر بستر تھی۔ اور بعض احادیث میں ہے کہ رسول ﷺ پر فاقہ پڑتے تھے اور بعض صحابہ کے پیٹ سے ایک پتھر باندھا ہوتا اور رسول اللہ کے پیٹ سے دو پتھر۔ مراد یہ کہ جب رسول اللہ پر یہ محتاجی تھی، تو ازواج پر کیا نہ گذرتی ہوگی۔ اور بعض احادیث میں ہے کہ رسول اللہ کی آخری حیات میں ان کی زرہ ایک یہودی کے ہاں رکھی گئی، تو جو میراۓ تھے اور بعض میں ہے کہ جب رسول اللہ کا انتقال ہوا، تو جناب عائشہ فرماتی ہیں کہ میرے ہاں تھوڑے سے ہو پڑے ہوئے تھے، جن کو میں کچھ دنوں تک کھاتی رہی اور بعض میں ہے کہ

① الفروع من الكافي: ۳۴۶/۳

② صحيح البخاري: کتاب الہبة وفضلها، باب فضلها والتحریض علیہا، رقم الحدیث (۲۴۲۸)،

صحیح مسلم: کتاب الزهد والرقائق، رقم الحدیث (۲۹۷۲)

رسول اللہ کے پاس کچھ بھی نہ تھا، تو وصیت کیا کرتے۔ یعنی کسی کو وصی نہیں بنایا۔ مراد یہ کہ خلاف قرآن رسول اللہ سے فرض ترک ہوا، دیکھو سورہ بقرہ

﴿كُتْبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا  
الْوَصِيَّةَ﴾ ①

غرض ایسی لغو کہانیاں صحابہ وغیرہ میں اکثر حضرت عائشہ سے منقول ہیں، جس کے مجموعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ معاذ اللہ نہ رسول مآل اندریش تھے، نہ منتظم نہ صاحب سلیقہ، (ص: ۸۸، ۸۹)

### الحمد لله

اس ساری بدگوئی کا مطلب یہ ہے کہ آنحضرت ﷺ کو قلیل المال کیوں کہا گیا ہے۔ حالانکہ قرآن مجید نے مہاجرین کو بطور عزت کے ”فقراء“ فرمایا ہے، غور سے سنو:

﴿لِلْفَقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ﴾ ②

”اے لوگو! دیکھو ان مہاجرین فقراء کی طرف جو اپنے گھروں اور مالوں سے نکالے گئے۔“

اس میں شک نہیں کہ آنحضرت ﷺ خود بھی مہاجر تھے۔ عجیب سمجھ ہے کہ جس لقب کو خدا قرآن میں باعث عزت بیان کرے، معرض حدیث میں اس کی تفصیل دیکھ کر منہ چڑھائے، باللعل حب!

### نہانے کے بعد بیوی کے ساتھ لیٹ جانا

ہمارے ملک میں سرد موسم میں نہانے کے دو طریقے ہیں:

① گرم حمام میں نہاتے ہیں، جس میں گرم پانی کے علاوہ مکان بھی خوب گرم ہوتا ہے۔

② گھروں میں نہاتے ہیں، جہاں پانی تو گرم ہو سکتا ہے مگر مکان کی گرمی حمام کے مثل

نہیں ہوتی ہاں لئے نہانے کے بعد کپڑے پہن کر بدن کو سردی محسوس ہوتی ہے۔ بعض دفعہ تو دیر تک بدن کا نپٹا رہتا ہے، اس حالت میں لوگ گرم چاہئے پہننے ہیں آگ سینکتے ہیں

حدیث ابن ماجہ میں حضرت عائشہؓ سے روایت آئی ہے کہ آنحضرت ﷺ اسی حالت (سردی) میں میرے (بیوی عائشہؓ) سے لپٹ جاتے، تاکہ دونوں کے ملنے سے سردی جاتی رہے۔ ①

بیوی خاوند کے قدرتی تعلقات پر نظر کر کے ایسا کرنا کسی طرح معیوب نہیں۔ مگر مصنف ”هفوات“ کو ہربات نئی سوچتی ہے، آپ لکھتے ہیں:

”وَيَكْهِيَ رَوْيَيْنَ نَكْرَ سَبَبَ اِنَّ الْمَوْمِينَ كَيْ حَيَاءَ سُوزِيَ كَيْ ہے اور رَسُولُ اللَّهِ پَرْ بَحْرِي عَدَوَتَ كَا بَاتِهِ صَافَ كَيْ ہے۔ كَيْوَنَكَهْ ظَاهِرَ ہے كَهْ جَسْمَ كَيْ گَرْمِي لَيْنِي بِغَيْرِ بِالْقَدْدَمِ چَمْنَيْ كَهْ ہُوْنَهِيْنَ سَكْتَيْ۔ اللَّهُ تَعَالَى رَوْيَيْنَ سَعْدَتَ فَرَمَيْ۔“

❶ سنن الترمذی: أبواب الطهارة، باب ماجاء في الرجل يستدفیء بالمرأة بعد الغسل، رقم الحديث (١٢٣)، سنن ابن ماجہ: كتاب الطهارة، باب في الحنف يستدفیء بأمرأته قبل أن تغسل، رقم الحديث (٥٨٠)، مسند أبي يعلى: ٢٦٠٨، مصنف ابن أبي شيبة: ٧٦١، المستدرک: ٢٥٦١، سنن البیهقی: ١٨٧١، المعجم الأوسط: ٢٧٦٢، مسند إسحاق بن راهويه: ٧٩٨٣، مسند علی بن الحجع: ٣٣٣، شرح السنۃ: ٣٠١٢.

ایں کی سند میں ”حریث بن أبي مطر الكوفی“ راوی ضعیف ہے۔ ویکیپیڈیا (التاریخ الکبیر: ٧١١٣)، الجرح والتعديل: ٢٦٤١، الضعفاء للنسانی: ٢٩، الضعفاء لابن حبان: ٢٦٠١١، تهذیب الکمال: ٥٦٢١، تهذیب التهذیب: ٢٠٥١٢، تقریب التهذیب: ١٥٦۔

امام تکفیل فرماتے ہیں: ”تفرد به حریث بن أبي مطر و فيه نظر و روی من وجه آخر ضعیف عن علامة عن عائشة مختصرًا“۔ امام أبو بکر بن العربی فرماتے ہیں: ”حدیث لم يصح ولم يستقم فلا يثبت به شيء“۔ (عارضۃ الأحوذی: ۱۹۱/۱)۔ نیز ویکیپیڈیا (الفتح الشذی لابن سید الناس وشرح احمد شاکر علی الترمذی: ۲۱۱/۱، والضعیفۃ للألبانی: ۵۶۵۷)۔

ہم کو حیرت ہے کہ قصرِ رسول میں بہت عورتیں مختلف درجوں کی تھیں، لیکن کسی بی بی تو کیا کسی مملوک کی نیز سے بھی یہ برتابہ رسول اللہ کا نہیں، جس سے قیاس ہو سکتا ہے۔ مگر عرب میں ایسی حیا سوز باتیں کرنے والی ان کے سوا اور کوئی نہ بیوی تھی نہ باندی۔ بلکہ یہ سمجھنا چاہئے کہ ایسا معدوم الحیاء سہاگ بھاگ اور کسی کی تقدیر میں ہی نہ تھا۔” (ص: ۹۵)

### الحادیث

مقامِ غور ہے کہ جس بیوی سے اتنا ملاپ اور اتنا اتحاد کرنا جائز ہے کہ اُس ملاپ کے بعد غسلِ جنابت واجب ہوا ہے، اُسی بیوی سے بعد غسل ایسا معمولی ملاپ کرنا کیا میتوہ ہے؟ مصطفیٰ ”هفووات“ اگر قرآن مجید کی حکیمانہ تعلیم پر غور کرتے تو اس میں بیوی خاوند کے خاص تعلق کے لئے ایک جملہ یوں پاتے:

﴿هُنَّ لِيَاسْ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِيَاسْ لَهُنَّ﴾ ①

”عورتیں تم مردوں کا لباس ہیں، تم ان کے لباس ہو۔“

رہا یہ کہ عائشہ۔ رضی اللہ عنہا و عن آبیہا۔ اب یہاں بیان کیوں کرتی ہیں۔ سو اس کا جواب بارہا دیا گیا کہ امت کی ہدایت کے لئے۔ کیونکہ رسول اللہ ﷺ امت مسلمہ کے لئے نمونہ تھے۔ جو کام آپ کرتے تھے، امت کو اس کا کرنا واجب، سنت، کم سے کم جائز ہے۔ عائشہ صدیقہ چونکہ بہ نسبت دوسری بیویوں کے زیادہ تعلیم دیتی تھیں، اس لئے آپ ہر قسم کے واقعات بتاتی تھیں۔ رضی اللہ عنہا و ارضہا، ہم بارہا بیان کر چکے ہیں اور ہر مثال [عیالدار] انسان جانتا ہے کہ بیوی خاوند کا تعلق ایک بے تکف تعلق ہے۔ ایسا بے مثل ہے کہ کسی انسان کا دوسرے انسان کے ساتھ نہیں ہے، نہ ہو سکتا ہے۔ اسی لئے قرآن مجید میں اس تعلق کو ”لباس“ کے ساتھ تشبیہ سے بڑھا کر استعارہ کی شکل میں

بیان فرمایا ہے۔ ① اس تعلق میں مرد باوجود حاکم ہونے اور اعلیٰ مرتبہ رکھنے کے اپنی عورت کو اس طرح بہلاتا ہے، جس طرح کبوتر یا مرغا باوجود زبردست ہونے کے اپنی مادہ سے تفریح کرتا ہوا اس کو بہلاتا ہے۔ یہ فطرت انسان کے عین مطابق ہے، فیضبر اسلام ﷺ کا طریق عمل عین فطرت انسانی کے مطابق تھا۔

نبی ﷺ کا حضرت عائشہؓ کے ساتھ دوڑ لگانا:

اس لئے حدیث ابن ماجہ میں حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ نے کسی سفر میں الگ ہو کر میرے ساتھ دوڑ کی، تو میں بھاگنے میں آگے نکل گئی۔ ② اس پر بھی جناب معرض کو اعتراض سوچا ہے، لکھتے ہیں:

”بیچہ لکھتا ہے کہ رسول اللہ کی بعثت صرف عائشہؓ کی دل لگی کی غرض سے ہوئی تھی اور ان کو ہر طرح بہلاتے رہنا یہی کا یہ رسالت تھا“ (ص: ۹۶)

### اہم حدیث

دلی کی زبان اور دلی کا رہنے والا مصنف بلکہ گورگانی شہزادہ ارزو لکھنے اور وہ اس ارزو کو نہ سمجھنے تو یہی کہا جائے گا۔

”بارہ برس دہلی میں رہے اور بھاڑ جھوٹکتے رہے“

جناب! اس عبارت میں دو جگہ آپ نے حصر کا لفظ لکھا ہے۔ ”صرف“ اور ”یہی“ کیا ساری عمر میں ایک دفعہ کا کیا ہوا کام وہ بھی طبعی تقاضائے انسانی سے اس پر ”صرف“ اور

① دیکھیں: البقرۃ: ۱۸۷

② سنن ابن ماجہ: باب حسن معاشرۃ النساء، رقم الحدیث (۱۹۸۹)، مسند أحمد: ۳۹۱۶، سنن النسائي الکبری: ۳۰۳۵، ابن حبان: ۵۴۵۱۰، مسند الحمیدی: ۲۸۱۱۱، مسند إسحاق بن راهويه: ۲۸۹۱۲، مسند علي بن الجعد: ۴۸۰، المعجم الكبير: ۴۷۱۲۳۔ اس کی سند کو حافظ عراقی تھے نے ”صحیح“ قرار دیا ہے۔ (تخریج أحادیث الإحياء: ۴۸۱۲) نیز امام ابن حبان اور علامہ آلبانی تھے نے اس حدیث کو ”صحیح“ قرار دیا ہے۔

”بھی“ کا لفظ آسکتا ہے؟ آئیے میں آپ کو آپ کے گھر کی بتاوں۔

### ہندو مذہب کا حماقی

آپ نے جو ایک کتاب گئور کھشا<sup>①</sup> میں لکھی ہے، جس کا نام رکھا ہے ”اغلاط المسلمين“ اُس کے ص ۲۳۶ پر آپ لکھتے ہیں:

”ہندوؤں کا جنتی ہونا: جملہ ہندوؤں کو جنتی سمجھنا مسلمانوں کی عقل کا فتور ہے۔“

### امہم حدیث

مہا شہجی! کہو یہ کون سا دھرم ہے؟

آپ کے اس فقرے کو یا اس کتاب ”اغلاط“ کو لے کر کوئی شخص یہ کہے کہ آپ اسی پیدائش سے بھی غرض ہے کہ ہندوؤں کو جنتی بتائیں اور مسلمانوں کو ذرع بقر سے منع کریں۔ کیا آپ نے اس کے سوا کوئی اور کام نہیں کیا۔ پس اس حصر کو اٹھا دیجئے، بلکہ یوں کہیے کہ پیغمبر اسلام میں مجملہ اغراض کیشہ کے یہ غرض بھی داخل ہے کہ امت مسلمہ کو اپنی عورتوں کے ساتھ صحنِ معاشرت اور دل بہلاوے سے رہنا سکھائیں۔

یہ عبارت اپنے معنی میں چونکہ صاف ہے، لہذا ہم بھی اس کی تصدیق کرتے ہیں۔ اور اس تصدیق کی توثیق میں یہ شعر پڑھتے ہیں۔

حسن یو سف دم عیسیٰ یہ بیضا داری

آنچہ خو باں ہمہ دار ند تو تہا داری<sup>②</sup>

### جہالت کا کرشمہ

ص ۷۹ پر ”مدارج النبوت“ کے حوالہ سے لکھا ہے:

”یزید بدجنت نے طمع کی عائشہؓ کے درمیان، پس پڑھی گئی یہ آیت (وَ

① گائے کی حفاظت

② یوسف کا حسن، عیسیٰ کی سچائی، اور موسیٰ کا چکتا ہوا ہاتھ..... ان سب کی جو خوبیاں تھیں وہ اکیلے آپ (نَّعَمَ) میں ہیں۔

لَا تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَدًا۔ (سورہ الحزاب) ① اور اس کے  
ممنوع ہوا اس کام سے تو وہ باز رہا، انتہی بلطفہ۔

راوی صاحب نے رسول اللہ پر یزید کا احسان ظاہر کیا ہے اور جناب عائشہ کو  
شرم دندا اور رسول اللہ کو بے عزت۔ راوی حدیث یہ بیان تو کیوں کرتا کہ  
خلافت بنی امیہ میں رسول اللہ کی یہ عزت رہ گئی تھی کہ رسول اللہ کی بڑھیا جورو  
کو بھی یہی عزتی رسول کے لئے ایک لوٹنے نے تا کا۔ نعوذ باللہ۔ مگر اس  
یقین میں یزید کی فضیلت ظاہر کر گیا کہ اس نے حکم قرآن سُن کر پھر اس گناہ  
عظمیم کی جرأت نہ کی۔

خاک بدہانش باد! ② یزید کو جنتی مشہور کرنے کی یہ تدابیر ہیں اور امام بخاری  
صاحب نے اپنی جامع میں یزید کی نسبت ”مغفور له“ لکھ ہی دیا ہے۔

(ہفو ات، ص: ۹۷، طبع دو، ص: ۸۵، طبع اول، ص: ۶۰)

### الحادیث

جس روایت پر آپ کو اعتراض ہے، پہلے اس کے الفاظ اور لب و ہجہ تو سن لیجئے۔  
شیخ عبدالحق مرحوم اس روایت کو ان لفظوں سے بیان کرتے ہیں:

”در بعض کتب گفتہ انداز کہ یزید شفی طمع کر در عائشہ“ ③

آپ کو محدثین کا اصول معلوم ہوتا تو اس قسم کی بے سرو پا روایت پر اعتراض نہ  
کرتے، بلکہ دیوار پر مارتے۔ پس ہمارا جواب یہ ہے کہ ایسی بے ثبوت روایات کو ہم نہ  
جنت جانتے، نہ کوئی چیز شمار کرتے ہیں۔ یہ روایت بھی اسی قسم کی ہے، جو بعض کتابوں  
میں لکھا ہے کہ شام کے وقت مغرب کی طرف جو سرخی ہوتی ہے، یہ اس روز سے ہوتی

① الأحزاب: ۵۳

② اس کے منہ میں خاک

③ بعض کتابوں میں کہا گیا ہے کہ بدجنت یزید نے سیدہ عائشہ علیہ السلام میں طمع کی۔

ہے، جس روز حضرت حسین (علیہ السلام) کی شہادت ہوئی“  
آنیدہ کو ذرہ ہوش سے اعتراض کیا کریں!

امام بخاری رض نے یزید کو ”مغفور لہ“ نہیں لکھا، بلکہ اُس جماعت کے حق میں روایت کیا ہے، جن کے حق میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ میں نے خواب میں دیکھا ہے کہ میری امت کی ایک جماعت جہازوں پر سوار ہو کر جہاد کرنے لگی ہے۔ خدا نے اُن سب کو بخشن دیا۔ <sup>۱</sup> اُن میں یزید ہو یا اُس کا باپ جو اُس کام کو گیا ہوگا، وہ ”مغفور لہ“ ہے۔ (ولوْ كَرِهُ الْكَارِهُونَ) (چاہے ناپسند کرنے والے ناک بھوں ہی چڑھائیں)

### جونیہ کے ساتھ نکاح:

ص ۹۸ پر ”مدارج النبوت“ مصنفہ شیخ عبدالحق دہلوی مرحوم کے حوالہ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مذکوہ جونیہ کا ذکر بطور طعنہ کے لکھا ہے۔ اسی بیوی کے متعلق پہلے ص ۲۰ ”هفووات“ پر بھی اعتراض کیا ہے۔ اس کا جواب ”الحمدیث“ مورخ ۳ نومیر ۱۹۲۲ء میں مفصل دیا گیا ہے۔

### جہالت کا کرشمہ

اسی ص ۹۸ پر صحیح بخاری کے حوالہ سے حضرت عائشہ (رضی اللہ عنہا) اور حضرت حفصة (رضی اللہ عنہا) پر اعتراض کیا ہے، جس میں صاحب ”هفووات“ کے الفاظ یہ ہیں:

”بخاری (كتاب النكاح، باب القرعة بين النساء إذا أراد سفرا) میں جناب عائشہ سے منقول ہے کہ جب آنحضرت سفر کا ارادہ فرماتے تو اپنی ازواج کے نام پر قرعداً لتے تھے، ایک بار ایسا ہوا کہ قرعد میرے اور حفصة کے نام پر نکلا اور ہم دونوں رسول اللہ کے ساتھ گئیں، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول تھا کہ مرات

<sup>۱</sup> صحیح البخاری: کتاب الجهاد والسیر، باب الدعاء بالجهاد والشهادة للرجال والنساء، رقم الحديث (۲۶۳۶) و باب ماقبل في قتال الروم، رقم الحديث (۲۷۶۶)، صحیح مسلم: کتاب الإمارة، بباب فضل الغزو في البحر، رقم الحديث (۱۹۱۲).

کو سفر میں چلتے چلتے مجھ سے باتیں کیا کرتے تھے۔ حضرت خصہ کو اس پر رشک ہوا۔ پس خصہ نے مجھ سے کہا کہ آج ایسا کرو کہ میں تمہارے اونٹ پر سوار ہو جاؤں اور تم میرے اونٹ پر، پھر دیکھو کیا تماشا ہوگا، جو تم نے نہیں دیکھا، وہ دیکھو گی اور جو میں نے نہیں دیکھا وہ دیکھوں گی۔ میں نے اس تجویز کو قبول کیا اور حسب تجویز ایک منزل پر ایک دوسرے کے اونٹ پر سوار ہو گئے۔ آنحضرت حب عادت میرے اونٹ کے پاس تشریف لے گئے اور سلام کیا (لیکن اس پر جناب خصہ سوار تھیں، آنحضرت میرے اونٹ کی طرف تشریف نہ لا کر اپنی سواری پر چلے گئے) ① جب صبح کو منزل پر آتے تو، جناب عائشہ فرماتی ہیں:

«فَلِمَّا نَزَلُوا جَعَلْتَ بَيْنَ الْإِذْخَرِ وَتَقُولَ يَا رَبِّ سُلْطَانِي عَقْرَبَا أَوْ حَيَّةَ تَلْدَغَنِي وَلَا أَسْتَطِعُ أَنْ أَقُولَ لَهُ شَيْئاً»

کہ میں نے اپنے دوپوں پاؤں اذخر گھاس میں ڈال دیئے اور اپنے تیسیں کو نہ لگی کہ اے خدا! مجھے پھوکا لے پا سانپ ڈس جائے تو اچھا تاکہ ② میں آنحضرت ﷺ سے بات نہ کر سکوں۔ انہی ملحوظا

ہم تو خوش اعتقادی سے بان لینے کے واسطے تیار ہیں کہ حضرت عائشہ رضیخانے را ذخر جیسی گھاس اندر یشاک میں پاؤں ڈال دیئے کہ جس میں اکثر سانپ بچھوڑتے ہیں، جیسے صندل اکے درختوں اور گیوڑے کے

① دو قویوں کے درمیانی الفاظ حدیث کے نہیں ہیں، حدیث بخاری میں صرف اتنا ہے کہ آنحضرت نے سلام کہا، پھر چلتے رہے یہاں تک کہ منزل پر اترے (مؤلف)

② یہ ترجمہ غلط ہے۔ ”تاکہ“ نہیں، بلکہ ”جَلَلَ اللَّهُ بِهِ“ یعنی کلام یوں ہے: ”یا اللہ مجھ پر سانپ سلط کروے، جو مجھ کاٹے اور میں حضرت کی خدمت میں کچھ کہہ نہیں سکتی، کیوں کہ میں نے خود یہ کام کیا تھا (مؤلف)

بنوں میں، اور پھر کسی موزی جانور نے آپ کو ایذا نہ دی، تو یقیناً یہ آپ سے مبجزہ یا کرامت صادر ہوئی۔ لیکن اس حدیث کے اس پہلو پر جب نظر ڈالتے ہیں کہ دونوں امہات فرمی، آپس میں بھی چال چکیں خلا کرتی تھیں اور ہر بہانہ سے شوہر کی قربت چاہتی تھیں اور آنحضرت کو بھی دھوکہ دیتی تھیں، تو اس وقت سوائے سکوت کے اور بات بن نہیں آتی۔ لہذا قابل اخراج!

### اہم حدیث

بخاری میں یہ روایت ہے۔ مگر جن لفظوں میں ہے، وہ خالقی حیثیت میں بالکل معمولی ہیں، حضرت عائشہؓ اور حضرتؓ نے دل لگی کی، ایک بات کی، جیسے سہیلیاں بھول بھلیاں کھلیا کرتی ہیں۔ اس کے بعد حضرت عائشہؓ کو اس پر دل میں معمولی خجالت ہوئی، تو انہوں نے اپنے لیے سزا تجویز کر لی اور انہمار کیا کہ قصور میرا ہے، آنحضرتؓ کی اس میں ذمہ داری نہیں، اس لیے آنحضرتؓ کو اس بارے میں کچھ نہیں کہہ سکتی کہ آپ کہاں تشریف فرمائے۔ کیونکہ

① ”ہرچہ ابر ماست از ماست“

اس میں نہ آنحضرتؓ کو دھوکہ ہوا، بلکہ ہم کہہ سکتے ہیں کہ علم بھی نہیں ہوا ہو گا۔ حیرانی ہے، قرآن مجید میں حضرت لوط اور حضرت نوحؑ کی بیویوں کا ذکر تو ان لفظوں میں ہو کہ

﴿كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عَبَادِنَا صَالِحِيْنَ فَخَانَتَا هُمَا﴾

”ان دونوں پیغمبروں کی بیویوں نے ان دونوں کی خیانت (نافرمانی) کی۔“

اس صریح خیانت سے نہ تو ان حضرات کی نبوت میں شک ہو، نہ مفترض صاحب

① پر جو کچھ بھی مصیبۃ ٹوٹی ہے وہ ہماری اپنی وجہ سے ہی ہوتی ہے

اس واقعہ پر اعتراض کریں۔ مگر آنحضرت ﷺ کی دو بیویاں معمولی دل لگی کے طور پر سہیلیوں کی طرح بھول بھلیاں کریں، تو صاحب ”هفوایت“ کی آنکھیں نیلی ہو جائیں۔  
ایں چہ بواحی ست! ①

### نبی ﷺ کا اپنی ازواج کو اختیار دینا

”هفوایت“ ص ۱۰۰ پر مصنف نے اس حدیث پر اعتراض کیا ہے، جس میں ذکر ہے کہ جب قرآن مجید کی یہ آیت اُتری:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لَا زَوْاجَكَ إِنْ كُنْتَنَ تُرِدُنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ۚ ۲

وَرِزْنِتَهَا فَتَعَالَيْنَ أَمْتَعْكُنَ وَأَسْرِحُكُنَ سَرَاحًا جَمِيلًا ۚ ۳

”اے پیغمبر! اپنی بیویوں کو کہو کہ اگر تم دُنیا کی زندگی اور سجاوٹ چاہتی ہو، تو

آؤ میں تم کو کچھ دے دلا کر عزت کے ساتھ چھوڑوں“

جب یہ آیت اُتری، تو آنحضرت ﷺ نے سب سے پہلے عائشہ کو کہا: میں تجھے ایک بات کہوں اُس کے جواب میں جلدی نہ کرنا، مال باپ سے مشورہ کر کے جواب دینا۔ عائشہ کہتی ہیں کہ آنحضرت ﷺ کو معلوم تھا کہ میرے مال باپ مجھے ایسا مشورہ نہ دیں گے کہ آنحضرت ﷺ سے جدا ہو جاؤں۔ آپ نے فرمایا کہ خدا نے مجھے اختیار دیا ہے کہ میں اپنی بیویوں کو یہ پیغام دوں (جو اپر کی آیت میں مذکور ہے) عائشہ فرماتی ہیں: میں نے عرض کیا: حضور! آپ کے بازے میں

میں مال باپ سے مشورہ کروں؟ میں تو اللہ و رسول کو چاہتی ہوں۔ (بخاری) ④

اس سیدھے سادے بیان پر وجود حقیقت آیت قرآنی پر عمل ہے۔ راضی معرض کو کیا

① یہ کیا عجیب پن ہے!

② الأحزاب: ۲۸

③ صحيح البخاري: كتاب المظالم، باب الغرفة والعلية المشرفة في السطوح وغيرها، رقم

الحادي (۲۲۳۶)، صحيح مسلم: كتاب الطلاق، باب بيان أن تخير أمرأته لا يكون طلاقا إلا

بالنية، رقم الحديث (۱۴۷۵)

سوجھی، لکھتے ہیں:

”دیکھئے! کہاں رسول اللہ کا حضرت عائشہ پر مفتون و فریفہ ہونا اور کہاں یہ بیزاری کہ سب سے پہلے طلاق لینے کا اختیار دیا بھی تو انہی چیزی کو،“

(هفووات، طبع دوم، ص: ۸۸، طبع اول، ص: ۲۲)

### الحادیث

ہم نے صحیح بخاری سے جو الفاظ نقل کیے ہیں۔ خود ان میں اس سوال کا جواب موجود ہے، کیونکہ اس روایت میں صاف ذکر ہے کہ حضرت عائشہ بنی خانے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے جو مجھے ماں باپ سے مشورہ لے کر جواب دینے کی بابت فرمایا، تو اس کی وجہ یہی تھی کہ آپ جانتے تھے کہ میرے ماں باپ مجھے ایسا مشورہ نہ دیں گے، اس کا مفہوم صاف ہے کہ آنحضرت ﷺ کا منشا ہی طلاق دینے کا نہ تھا، باوجود اس تصریح کے معارض کی اعتراض پر رال پکے تو بجز اس کے کیا کہا جائے۔

خوئے بد را بہانہ بسیار

نبی ﷺ کا حضرت حفصہ بنی خانہ کو طلاق دینا

ای ضمیر میں آپ نے بر ولیت ابن ماجہ آنحضرت ﷺ کا بیوی حفصہ کو طلاق دے کر رجوع <sup>①</sup> کر لینے کا ذکر کر کے کہا ہے:

”اس حدیث میں غور کر لو کہ کیا آئی تطمیہ انہی ازدواج کے لئے نازل ہوئی تھی، جنھوں نے رسول اللہ جیسے کریم حسیم شوہر کو ایسا بیزار کہ رکھا تھا کہ وہ طلاق دینے پر آمادہ ہو گئے، بلکہ طلاق دے ہی دی“ (حوالہ مذکور)

### الحادیث

خدا ہر اکرے تعصیب اور ضمد کا جو انسان کو اندھا کر دیتے ہیں، کبجا واقعہ طلاق اور کجا

❶ سنن ابن ماجہ: کتاب الطلاق، باب حدث ناسوید بن سعید، رقم الحدیث (۲۰۱۶). اس حدیث کو امام ابن حبان، حاکم، ذہنی بنے ”صحیح“ قرار دیا ہے، نیز دیکھیں: فتح الباری ۲۸۶۱۹:

آیتِ تطہیر سنو! آیتِ تطہیر ہی کا یہ اثر تھا کہ طلاق کے بعد بھی آنحضرت نے رجوع فرمایا جس سے معلوم ہوتا ہے کہ وجہ رنجش کوئی ایسی بات تھی، جو میاں بیوی میں گاہے ہو جایا کرتی ہیں جو آیتِ تطہیر کے کسی طرح مخالف نہیں۔

بھی میرے دل میں ڈالا گیا ہے کہ واقعہ حضر (صلی اللہ علیہ وسلم) بالکل اُس واقعہ کے مشاہد ہے، جو خاتون جنت فاطمہ الزهراء اور شیر خدا علی مرتفعہ (میاں بیوی) میں ہوا۔ جو ”ابوتراب“ کنیت کی وجہ بنا تھا، ایک روز آنحضرت حضرت فاطمہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کے گھر میں گئے۔ پوچھا کر علی (صلی اللہ علیہ وسلم) کہ بیان گیا کہ رنجیدگی میں کہیں نکل گئے ہیں۔ آپ نے دیکھا تو مسجد بیوی میں خالی زمین پر رنجیدگی میں ننگے بدن لیئے ہیں، جسم مبارک پر مٹی لگ رہی ہے، اُس حالت میں آنحضرت (صلی اللہ علیہ وسلم) نے فرمایا:

『قم ابا تراب!』

”اے ابو تراب (خاک آلو دہ) اٹھ!“

جس طرح یہ واقعہ خاتون جنت کو آیتِ تطہیر میں داخل ہونے سے مانع نہیں، اسی طرح حضرت ام المؤمنین (صلی اللہ علیہ وسلم) کا واقعہ بھی مانع نہیں۔ ان دونوں واقعات میں کوئی فرق نہیں، فرق صرف مفترض کی سمجھ کا ہے، حق ہے۔

گل است سعدی و در چشم دشمنا خارت ②

① صحیح البخاری: أبواب المساجد، باب نوم الرجل في المسجد، رقم الحديث (٤٣٠)، صحیح مسلم: كتاب فضائل الصحابة، بباب من فضائل علي بن أبي طالب رضي الله عنه، رقم الحديث (٤٤٠٩)

② ابو تراب کنیت ان لوگوں کو بھی ہے، جو طبیعت زم اور اخلاق پاکیزہ رکھتے ہوں، برخلاف ان لوگوں کے جو طبیعت کے سخت اور بد اخلاق ہوں، ان کو کہنا چاہیے۔  
پندت اے ابو تراب مے گوئیم خاک شوپیش زانکہ خاک شوی۔ (مؤلف)  
”اے ابو تراب تھیں ایک نصیحت نہ کروں..... اس سے پہلے کہ پیوند خاک ہو جائے، خاک ہو جا۔

## مفترض کی کج فہمی

ای ۱۰۰ اپر بخاری کی کتاب التفسیر سے ایک روایت نقل کی ہے۔ جس کا مضمون یہ ہے کہ جب یہ آیت اُتری ﴿تُرْجِيْمٌ مِّنْ تَشَاءُ﴾ (یعنی آنحضرت ﷺ کو اختیار ملا کہ جس بیوی کو چاہو اپنے پاس رکھو، جس کو چاہو ہٹا دو۔ یعنی پوری تقسیم آپ پر فرض نہیں، تو عائشہ صدیقہ نے عرض کیا: حضور ﷺ میں دیکھتی ہوں کہ خدا تعالیٰ آپ کی خواہش جلد پوری کر دیتا ہے، اس روایت پر صاحب "هفووات" نے اعتراض کیا ہے کہ "ہم تو ایسی جدیشوں کی نسبت یہ کہنے کو تیار ہیں کہ جو شخص خدائے تعالیٰ کی طرف ہمہ تن مصروف ہوتا ہے، اُس کا ہر فعل خدا کا فعل ہو جایا کرتا ہے، اسی بنا پر آئی مذکورہ نازل ہوئی، جس کی تصدیق حضرت عائشہ نے فرمائی، لیکن مخالف دوسرے معارض پہلو پر جاتا ہے، وہ کہتا ہے کہ جناب عائشہ نے اس قرآنی حکم کے نزول کو اپنے خلاف مرضی پا کر بنت رعنی یہ بات کہی، جیسی آپ کی خواہش ہوتی ہے، ویسا ہی حکم خدائے تعالیٰ جب تک نازل فرمادیتا ہے۔ یعنی معاذ اللہ۔ آپ کی رسالت ہاوی ہے، جیسا فعل آپ کرنا چاہتے ہیں، خدا کے نام سے ویسی ہی آیت گھردیتے ہیں۔ نعوذ بالله

(هفووات، طبع سوم، ص: ۱۰۱، طبع دوم، ص: ۸۹، اول، ص: ۶۳)

## الحمد لله

جب کوئی آدمی مخالفت ہی پر تل جائے، تو اسے مخالفت ہی سمجھتی ہے۔ دیکھئے آپ (صعفیت هفووات) ہندوؤں کی گنو شالہ کے سیکر ٹری بننے ہیں، شاکر اس نیت سے بننے ہیں کہ یہ سو نہائی گائے کی حفاظت کرتی ہے، جو ایکسا اچھا فعل ہے، مگر بہت ممکن ہے کہ

• الأحزاب: ۵۶

• صحیح البخاری: کتاب التفسیر، باب قوله (ترجی من تشاء منهن.....) رقم الحديث ۴۵۱، صحیح مسلم: کتاب الرضاع، باب حواز هبتها بوبتها بالضرتها، رقم الحديث (۱۴۶۴)

آپ کا مخالف آپ کی نسبت بدگمانی پھیلائے کہ آپ دل سے ہندو ہیں، تو آپ اُس کو کیا جواب دے سکتے ہیں؟ بجز اُس کے کہ آپ یہ کہیں کہ میری نیت کو اس نے غلط سمجھا، میں ہندو نہیں ہوں۔

اسی طرح آپ نے حضرت عائشہ رض کی نیت کو بگاڑا ہے۔ اُن کی نیت۔ معاذ اللہ۔ عام خیال پر نہ تھی، جس کا مطلب یہ ہو کہ آپ (رسول اللہ) جو چاہتے ہیں، خدا کے نام سے بنا لیتے ہیں۔ ہرگز نہیں، بلکہ یہ تھی کہ خدا آپ کی مراد پوری کر دیتا ہے۔ اس میں نبوت کی تصدیق ہے، نہ تکذیب، تکذیب صرف آپ کے ”هفوات“ کی ہے۔ ڈگریچی ①

### امہات المؤمنین کا اعتکاف بیٹھنا

ص ۱۰۲ اپر صحیح بخاری وغیرہ سے وہ قصہ نقل کیا ہے، جس میں ذکر ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے رمضان میں اعتکاف کیا، تو یو یوں نے بھی اعتکاف کے خیسے مسجد نبی میں لگوائے۔ اس پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کو مخاطب کر کے فرمایا: کیا تم ان یو یوں کے اس فعل کو تینی کا کام جانتے ہو؟ ② نہیں، بلکہ یہ ایک دوسرے کی رہیں ہے۔

مطلوب بے شک یہی ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اُن کے اس اعتکاف کو محض اعتکاف نہیں قرار دیا، ہم بھی مانتے ہیں، بلکہ اس اعتکاف کی تہہ میں محبت زوج داخل تھی، جو نہ بخشیت مذہب بری چیز ہے، نہ بخشیت اخلاق، لیکن چونکہ اُس کو ایک عبادت کی صورت میں دکھایا گیا تھا، اس لئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی صحیح رائے ظاہر فرمادی، ورنہ درحقیقت خاوند کی یو یوی سے اور یو یوی کی خاوند (خاوند بھی رسول) سے محبت کا ہونا فطری اور مذہبی دونوں اصول سے مسخن ہے، غور سے سینے بانی فطرت فرماتا ہے:

① دوسرے کچھ نہیں۔

② صحیح البخاری: کتاب الا اعتکاف، باب اعتکاف النساء، رقم الحدیث (۱۹۲۸)، صحیح مسلم: کتاب الاعتكاف، باب متى يدخل من أراد الاعتكاف في معتكفة، رقم الحدیث

﴿وَ مِنْ أَيْتَهُ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَرْوَاحًا لِتَسْكُنُوا  
إِلَيْهَا وَ جَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَ رَحْمَةً﴾ ①

”یعنی خدا کی قدرت کے نشانوں میں سے ایک نشان یہ بھی ہے کہ اُس نے تمہارے لئے تمہاری جنس کی بیویاں پیدا کیں، تاکہ تم اُن سے راحت حاصل کرو اور تم (میاں بیوی) میں محبت اور رحمت پیدا کی (تاکہ تم سلوک سے رہو)؛“  
یہ ہے قانون قدرت اب سینے معرض کی داستان، کہتے ہیں اور بڑی معدرن سے کہتے ہیں :

”مشابہہ ہے کہ عورتوں کی طبیعت میں سوکنا پے کی جلن ہوا کرتی ہے، جیسے مردوں میں رقابت کی، پس عورت ہونے کی نویعت کے سبب اگرام المؤمنین سے بھی ایسی ریائی لغوش ہو گئی ہو، تو تعجب کا مقام نہیں اور نہ یہ بات قابل طعن، لیکن یہ قصر رسالت کی عورتیں ہیں، ان کی نسبت عبادت ریائی کا الزام اسلام کے لئے معیوب ہے، دو م ایسے الزام سے رسول اللہ کے انتخاب کی غلطی پائی جاتی ہے کہ ایسی ریا کاروں کو ہم خواہ بنا یا اور جو بنا بھی لیا تو رسول اللہ نے ایسی عورتوں کو طلاق کیوں نہ دی۔ غرض ان بیویوں کی تو ہیں سے اسلام و بانی اسلام پر حرف آتا ہے۔ لہذا ان لغویات کو خارج فرمایا جائے تو مناسب! (هفووات، طبع دوم، ص: ۱۰۲، سوم، ص: ۹۰، اول، ص: ۶۵)

### الْمَحْدُونُ

ہم تو کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کو جیسی محبات و محبوبات عورتیں ملی تھیں، ایسی ہر ایک کو ملیں، اگر حضور ﷺ کا انتخاب غلط ہوتا، تو خدا وحد عالم ان بیویوں کے حق میں کیوں فرماتا:

﴿يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ﴾ ②

پر اعتراض کرتا ہے:

”وَمَكَنْ تَحْا كَهْ رَاوِيْ حَدِيْثَ كَسْيِيْ كَهْ نَامَ نَهْ لَےْ كَرْ هَكْسِيْ صَوْمَ كَيْ قَضَاءَ وَكَفَارَهَ كَيْ نَسِيْفَ اسْتَفَاءَ اورَ أَنَّ كَهْ جَوَابَ كَاهْ ذَكْرَ كَرْ دَيْتَا، لَيْكَنْ بَغْيَرَ تَهْ لَيْنَ امْهَاتَ الْمُؤْمِنِينَ رَاوِيَ كَوْ جَهْنَ كَيْوَنَرَ آتَا۔ اِيْكَيْ اَحَادِيْثَ كَيْ بَنَاؤَلَ پَرْ دَشْنَ كَهْتَےَ ہِنَ كَهْ یَهْ بَحْوَكَهْ گَهْرَوَلَ كَيْ بَهْيَاشَ بَحْرَےَ گَهْرَ مِيْ بَهْجَيْتَ پَرْ سَهْ دِيْنَ وَأَيْمَانَ قَرْبَانَ كَرْنَےَ وَالْيَالَ حَمِيْسَ، اَنَّ كَوْ قَصْرَ بَوْتَ كَيْ لَيْهَ اَنْتَابَ كَرْ نَاسِخَتَ غَلْطَيْ ہَوَيَ، مَعَاذَ اللَّهِ! بِرَاهَ كَرْمَ اَيْسَهْ بَهْفَوَاتَ كَوْ خَارَجَ فَرْمَائَيَّ،“ (ص: ۱۰۳)

### الْمَحْدُودَ

سُنْنَتِ شِيعَةٍ مِنْ اِيْكَ اَصْوَلَ مَتْفَقٍ عَلَيْهِ ہے کَهْ نَفْلِيْ رَوْزَهَ كَاسْيِيْ بَجَهَ سَهْ اَفْطَارَ كَرْ دَيْنَا جَاهَزَ ہے، چَنَانِجَهْ شِيعَةَ کَيْ مَعْتَبَرَتَابَ ”فَرْ وَعَ كَافِيْ، كَلِيْنِيْ“ کَيْ ”كَتَابَ الصَّوْمَ“ مِنْ اَنَّ مَضْمُونَ کَيْ رَوَايَاتَ بَكْرَتَ ہِنَ، مُخْجَلَهَ اَيْكَ درَجَ ذَلِيلَ ہے:

”قَلْتَ لَأَبِي الْحَسْنِ الْقَاضِيِّ: أَدْخُلْ عَلَى الْقَوْمِ وَهُمْ يَأْكُلُونَ وَقَدْ صَلَيْتُ الْعَصْرَ وَأَنَا صَائِمٌ، فَقَوْلُونَ: أَفْطَرْ فَقَالَ: أَفْطَرْ فَإِنَّهُ أَفْضَلَ.“ (ص: ۳۹۴)

”رَاوِيَ كَهْتَا ہے، مَيْلَ نَهْ اِمامَ الْبَاحِسِنَ سَهْ عَرْضَ كَيْلَ كَهْ بَهْجَيْ اِيْسَا ہَوْتَا ہے، مَيْلَ كَسْيِيْ جَمَاعَتَ کَيْ پَاسَ جَاتَا ہُوْلَ اورَ وَهَ كَچَحَ كَهَارَ ہَيْ ہُوتَےَ ہِنَ اورَ مَيْلَ رَوْزَهَ دَارَ ہَوْتَا ہُوْلَ، حَالَ يَهَ ہے کَهْ وَقْتَ بَهْجَيْ اِيْسَا ہَوْتَا ہے کَهْ مَيْلَ نَمَازَ عَصْرَ

== عَلَيْ بْنِ مَدِينِيِّ، بَخْارِيِّ، تَرمِذِيِّ، دَارِقطَنِيِّ، بِيْهَقِيِّ، نَسَانِيِّ وَغَيْرَهُمْ نَهْ نَهْ ”ضَعِيفَ“ قَرْارَ دَيْنَا ہے، اورَ اَسَ کَيْ مَرْسَلَ سَنَدَهِ ”صَحِيْحَ“ ہے، لَهْدَا يَهْ حَدِيْثَ مَرْسَلَ ہُونَےَ کَيْ بَنَاءَ پَرْ قَاطِلَ اِحْجَانَ نَهِيْسَ ہے، مَزِيدَ تَفْصِيلَ کَيْ لَيْهَ دِيْكَهِسِنَ: الْعَلَلُ لَابْنِ أَبِي حَاتَمَ: ۲۵۱۳، الْعَلَلُ وَمَعْرِفَةُ الرِّجَالِ: ۲۵۰۱۳، تَارِيْخُ اِبْنِ مَعِينَ لِلْدُورِيِّ: ۲۶۰۱۳، الْعَصْفَاءُ لِلْعَقِيلِيِّ: ۸۳/۲، التَّحْقِيقُ لَابْنِ الْحَوْزِيِّ: ۱۰۲۱، سَنَنُ الْبَهَقِيِّ: ۲۷۹۱۴-۲۸۱، فَتْحُ الْبَارِيِّ: ۲۱۲۱، سَلْسَلَةُ الْأَحَادِيثِ الْمُسْعِدَةِ (۵۲۰۲).

”اے نبی کی بیویو! اس وقت ڈینا میں تمہارے جیسی کوئی نہیں“

پس ایسے معمولی واقعہ کو زیر بحث لانا، درحقیقتِ رائی کا پھر اور بات کا جنگلہ ہانا ہے۔

### معرض اور اس کی پارٹی سے ایک سوال

یہ روایت تو بھلاستیوں کی ہوئی، جس پر آپ لوگوں کو سوال کی راں پہنچتی ہے، آئیے

ہم ایک مخفیہ شتر کے روایت آپ کو سنائیں اور ایک سوال کا جواب پوچھیں:

کون مسلم غیر مسلم ہے جو نہیں جانتا کہ خلیفہ چہارم حضرت علی مرتضیؑ کے ساتھ ام المؤمنین حضرت عائشہؓ کی بیگن ہوئی، جس میں بہت سے مسلمان فرقیین کے کام آئے۔ بیوہ کا یہ فعل یقیناً رافضہ کو قبیح ترین معلوم ہوتا ہو گا، حالانکہ واقعہ ہوا ہے، تو کیا صدیقہ عائشہؓ کو بیوی بنانے میں رسول اللہ ﷺ سے قاطعی ہوئی یا ان کے اس فعل سے پیغمبر اسلام اور مترسل قرآن (خدا) پر حرف آیا؟

ذرہ انصاف سے کہیو خدا لگتی!

### نفلی روزے کو توڑنا

ص ۱۰۳، ۱۰۲ پر مصطفیٰ ”هفوات“ نے ایک روایت نقل کی ہے کہ حضرت عائشہؓ نے اور خصہ نہیں نے نفلی روزہ رکھا تھا، مگر سخت اشتہار کے وقت کھانا کھا لیا۔ جب آنحضرت ﷺ سے ذکر کیا، تو آپ نے فرمایا: اس روزہ کے بد لے میں ایک روزہ اور رکھو۔<sup>①</sup> معرض اس

① سنن أبي داود: كتاب الصيام، باب من رأى عليه القضاء، رقم الحديث (۲۴۵۷)، سنن الترمذى: أبواب الصوم، باب ماجاء في إباح القضاء عليه، رقم الحديث (۷۳۵)، سنن النسائي الكبرى: ۲۴۷۱، المؤطرا: ۳۰۶۱، مسند أحمد: ۱۴۱۶، مسند إسحاق بن راهويه: ۳۵۳۶، ۱۶۰۲، ابن حبان: ۲۸۴۱۸، مسند أبي يعلى: ۱۰۱۱۸، شرح معانى الآثار: ۱۰۸۱۲، مصنف عبد الرزاق: ۲۷۶۱، مصنف ابن أبي شيبة: ۲۹۰۱۲، مسند الشافعى: ۸۴، المعجم الكبير: ۳۶۳۱۱، المعجم الأوسط: ۲۷۱۵، ۳۰۷۱، ۲۵۱۶، ۲۴۳۷، ۲۸۶۰، مسند الشاميين: ۷۱۱، المعجم الصغير: ۲۹۵۱، سنن البيهقي: ۲۷۹۱، ۲۷۹۱۴۔ یہ حدیث مرسل ذموصول دونوں طرق سے مروی ہے، موصول سند کو رواۃ کے ضعف اور اضطراب و اختلاف کی وجہ سے امام أحمد،

پڑھ چکا ہوتا ہوں، وہ مجھے کہتے ہیں، ہمارے ساتھ کھانے میں شریک ہو جا کیا میں ایسے حال میں افظار کر لیا کروں۔ فرمایا ہاں افظار کر لیا کر، یہ افظار روزہ سے اچھا ہے۔

بتائیے! بعض کھانے کے لئے نفلی روزہ کو سلام کہا جاتا ہے، کیا ایسی تعلیم دینے والے آئندہ شیعہ پر بھی یہ لفظ بولو گے اور یہ کہاوت سناو گے کہ

”دو اور دو چار روٹیاں“

پس جو کام جائز ہے اور اسی لئے جائز ہے کہ آنحضرت ﷺ نے اس کو جائز فرمایا ہے، اُس پر اعتراض کیا؟ فا ندفع ما اورد!<sup>①</sup>

عورتوں کا فتنہ

ص ۱۰۶ اپر صحیح بخاری سے ایک روایت لکھی ہے، جس کے الفاظ یہ ہیں:

« ما ترکت بعدی فتنة أضر على أمتي من النساء »<sup>②</sup>

یعنی آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”میں نے اپنے بعدکوئی فتنہ عورتوں سے زیادہ ضرر دینے والا نہیں چھوڑا“

اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ دنیا میں فتنے متعدد قسم کے ہیں، جیسے ایک کہاوت مشہور ہے:

”زن، زر، زمین“

❶ تو اس کا پیش کردہ اعتراض زائل ہو گیا۔

❷ صحیح البخاری: کتاب التکاہ، باب مایتھی من شوئ المرأة، رقم الحدیث (۴۸۰۸)، صحیح مسلم: کتاب الذکر والدعا و التوبۃ، باب أكثر أهل الجنة الفقراء.....، رقم الحدیث (۲۷۴۰). ولفظ الحدیث: ”ما ترکت بعدی فتنة أضر على الرجال من النساء“۔ مؤلف فتنہ کے نقل کردہ مذکورہ بالا الفاظ بھی بعض روایات میں مروی ہیں ویکھیں: مسند احمد: ۲۴۹۱۵، مسند الحمیدی:

اس کہاوت میں بھی ”زن“ کو مقدم رکھا ہے، کیونکہ اس کا فتنہ بہت بڑا ہے، مثلاً کسی کا مال کوئی چرا لے، ممکن ہے وہ صبر کر جائے، سواری چڑا کر اس کے سامنے اس پر سوار ہو کر چلتا پھرے، ممکن ہے وہ خاموش رہے، نہ ہوتی قیمت لے لے، لیکن کسی عورت کو اس طرح لے جائے، تو خون خرابے تک ضرور نوبت پہنچے گی۔ چونکہ مسلمانوں میں خوف خدا پیدا ہونے کی وجہ سے زر اور زمین پر جھگڑے ایک حد تک ختم ہو چکے تھے۔ مگر زن کا جھگڑا ان ممکن الانقطاع ہے، چنانچہ بانی فطرت نے فرمایا ہے:

﴿عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ سَتَدْكُرُ وَنَهَنَ﴾

”خدا کو خوب معلوم ہے کہ تم ان عورتوں کو یاد کیا کرو گے“  
اس لئے اس فتنہ کو ”اضر“ فرمایا۔

اس فطری تعلیم پر صاحب ”هفووات“ کو کیا سمجھی، کس زور سے عداوتی غبار نکالا ہے کہ ”الآ مان والحفیظ!“ الفاظ نبویہ میں اپنی طرف سے معنی ٹھونس ٹھونس کر اعتراض کیے ہیں، ان کے الفاظ یہ ہیں:

”حدیث کے موجودہ الفاظ کے سیاق سے امت عام کی ازواج کے فتنے سے مراد رسول معلوم ہوتی ہے، جس میں کافروں مشرک و مسلمان سب شریک ہیں مگر خدا کے رسول کا کلام ایسا نہیں ہوا کرتا کہ جو فتنے حضرت آدم سے آنحضرت ﷺ کی حیات تک لاکھوں اور کروڑوں گذر گئے اور قیامت تک عورتوں میں سے بعض کے فتنوں کی یقینی توقع ہے، تو ایسے عام فتنوں کی تخصیص اپنی امت سے کرنی پسیغیر خدا کی عقل اور عرفان اور علوم وہی سے با بعید ہے، بلکہ اس حدیث میں بعض ام المؤمنین کے فتنوں سے مراد ہو گی جو اس حدیث سے اور پر ابھی بیان کیے گئے۔ پس ضرور ہے کہ محدثین اول نے بعض ام المؤمنین کے فتنوں کی نسبت الفاظ صریح لکھے ہوں گے، مگر ان

کے اخلاف نے بمحالحت و محدث مذهب حدیث کے بعض الفاظ بدل کر کلام رسول کو لغو کر دیا، لیکن مناسب تو یہ تھا کہ تحریف حدیث کی جائے اسے کتب سے خارج ہی کر دیتے، لیکن ہم درخواست کرتے ہیں کہ اسے خارج فرمادیجھے۔“

### اہم حدیث

کس قدر دیانت و امانت کے خلاف ہے کہ ایک سید ہے مضمون پر اعتراض جمانے کو اسے ٹیڑھا کیا جائے، کہاں عام امت کا ذکر اور عام فتنہ کا ذکر، کہاں خاص امہات المؤمنین پر افتداء اور بہتان، افسوس ہے اس دیانت اور تجھ ہے اسی امانت پر، إنا لله .....

### روضۃ الأحباب سے ایک روایت

مصنف ”هفوایت“ نے ص ۱۰۳ پر ”روضۃ الأحباب“ مطبوعہ انوار محمدی کی جلد سوم کے ص ۱۲ سے ایک عبارت نقل کر کے حضرت عائشہؓ پر اعتراض جمانا یا ہے کہ وہ حضرت عثمانؓ کو (معاذ اللہ) کا فرجانی تھیں۔ حالانکہ ”روضۃ الأحباب“ مطبوعہ انوار محمدی پر یہ کی جلدیں ہی کل دو ہیں۔ سوم جلد ہی نہیں۔ بغرض تحقیق ہم نے یہ عبارت جلد دوم کے ص ۱۲ وغیرہ مقامات پر بھی دیکھی، مگر نہیں ملی، اس لیے جواب سے جو اب، اس عبارت کے الفاظ یہ ہیں، کسی صاحب کو ملے تو اطلاع دیں، تاکہ جواب دیا جائے، عبارت یہ ہے:

بامحلہ ازیں امور حائل و باعث شد مر عائشہؓ را کہ در شان عثمان گفت لعن اللہ

نعشلاً (خدالعنت کرے نعشل پر) ①

### حضرت عائشہؓ پر الزام تراشی

ص ۱۰۳ پر صحیح بخاری کی ایک روایت کی طرف اشارہ کر کے لکھتے ہیں کہ حضرت عائشہؓ کو حضرت علیؓ سے دشمنی تھی، اُن کا نام نہ لیتی تھیں۔

و اقہ صرف اتنا ہے کہ آنحضرتؓ مرض الموت میں دو آدمیوں کے کندھوں پر

① یہ امور عائشہؓ کے لیے حضرت عثمانؓ کی شان میں کہنے کا سبب بنے

ہاتھ رکھ کر مسجد میں نماز کے لئے تشریف لے گئے۔ حضرت عائشہؓ نے ایک کا نام عباس بتایا، دوسرے کو دیکھا نہ ہو گا۔ ابن عباسؓ نے راوی کو کہا وہ علی تھے۔<sup>①</sup> حالانکہ بات بالکل معمولی ہے، مگر دشمن کو بات مل گئی، اس سے نتیجہ کالا کہ علیؓ سے عائشہؓ کی دشمنی تھی اسی لئے نام نہیں لیا۔

اچھا صاحب! اصل حقیقت تو اتنی ہے کہ نام نہیں لیا۔ جس کی وجہ ایک تو ہم نے بتائی کہ دیکھا یا پہچانا نہ ہو گا۔ دوسری آپ نے بتائی کہ عدالت تھی۔ اب ہم پوچھتے ہیں کہ عائشہؓ اور علیؓ میں رشتہ کیا تھا؟ کچھ شک نہیں رشتہ میں حضرت عائشہؓ بڑی ہیں۔ دین کی وجہ سے علی کی ماں ہیں۔ دُنیاوی رشتہ کی وجہ سے ساس ہیں۔ پھر اگر اس قسم کے دہرے رشتہ میں بڑے رُتبہ کا رشتہ دار اتنا ناراض ہو کہ چھوٹے کا نام نہ لے، تو قصور کس کا؟ سینے قرآن مجید اس کا عملی جواب دیتا ہے، غور سے سینے:

حضرت یونسؓ کا ایک فعل (قوم سے چلا جانا) جو خدا کو ناپسند آیا اُس کی سزا دی، پھر معاف بھی کر دیا۔ اُن کے ذکر میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿لَا تَكُنْ كَصَاحِبِ الْحُوْتِ﴾<sup>②</sup>

”اس مچھلی والے کی طرح نہ بنو!

ویکھیے بموقع خنگی چھوٹے کا نام نہ لینا کچھ رُنہیں، بلکہ محسن ہے۔ کہنے! اب بھی نام نہ لینے کی وجہ عدالت کہو گے یا ہماری توجیہ قبول کرو گے۔

منْ غُوْيمْ كَهْ اِيْ مَكْنْ آَسْ كَنْ  
مَصْلِحَتْ مِيْ دَكَارْ آَسَانْ كَنْ

① صحيح البخاري: كتاب الوضوء، باب الغسل والوضوء في المخضب والقذح والخش والحجارة، رقم الحديث (١٩٥)، صحيح مسلم: كتاب الصلاة، باب استخلاف الإمام إذا عرض له من مرض وسفر وغيرهما من يصلى بالناس .....، رقم الحديث (٤١٨)

② القلم: ٤٨

حضرت عائشہؓ کی نسبت یہ بھی بہتان ہے کہ انہوں نے کہتے کا نام عبد الرحمن اس لئے رکھا تھا کہ حضرت علیؓ کے قاتل کا نام عبد الرحمن بن ملجم تھا۔ ہم نے کسی معتبر کتاب میں نہیں دیکھا، راضی حوالہ بتانے میں معتبر نہیں، کئی موقع پر ہم نے اس کے حوالے صحیح نہیں پائے۔

### مصنف کا راضیانہ عقیدہ

ص ۱۰۵ پر معرض نے صحیح بخاری کی ایک روایت لکھی ہے، جس کا حوالہ غلط ہے، مگر حدیث بے شک صحیح ہے، اس میں ذکر ہے کہ آنحضرت ﷺ نے ایک خطبہ میں مدینہ کے مشرق کی طرف اشارہ کر کے فرمایا تھا کہ فتنہ ادھر سے اٹھے گا۔ آپ نے مشرق کی طرف ہاتھ کا اشارہ کر کے فرمایا تھا کہ اس طرف سے فتنہ اٹھے گا۔ اسی طرف عائشہؓ کا جگہ بھی تھا۔ اس لئے راوی نے اپنے بیان میں بغیر کسی بروئی نیت کے یہ لفظ کہہ دیا کہ

«أشار نحو مسكن عائشة»<sup>۱</sup>

”یعنی عائشہ کے مکان کی طرف اشارہ فرمایا۔“

جس سے مقصود خاص وہ مکان نہ تھا، بلکہ مشرقی جانب مراد تھی<sup>۲</sup> کیونکہ عائشہؓ کا مسکن تو خود حضور ﷺ کا گھر تھا، جہاں میاں بیوی کو رکھتا ہے، وہ مکان دراصل میاں کا ہوتا ہے۔ پھر اگر بقول اعداء مخصوص طور پر حضرت عائشہؓ کا مکان مراد ہوتا، تو معنی یہ ہوتے کہ حضور ﷺ خود اپنے گھر سے فتنہ اٹھنے کی بابت فرمادے ہیں، اس روایت پر صاحب ”هفوات“ اعتراض کرتا ہے۔ اعتراض کیا ہے سارا راضیانہ غصہ نکالتا ہے، اس کے اصل الفاظ یہ ہیں:

”اگر رسول اللہ کی واقعی یہ پیشین گوئی ہے، تو اس کی صحت کی تاویل میں زہر

۱ صاحیح البخاری: کتاب الحمس، باب ماجاء فی بیوت أزواج النبی ﷺ و مانسب من البيوت إلیہن.....، رقم الحديث (۲۹۳۷)

۲ چنانچہ اس کی تصریح حدیث کے اندر ہی موجود ہے: ”یشیر إلى المشرق“ (صاحب البخاری: کتاب بدء الخلق، باب صفة إبليس و جنوده، رقم الحديث (۱۳۰۵)

خورانی رسول، و احراق بیت قاطر، قتل حضرت محسن، و ضبطی میراث پیغمبر و غصب فدک، و مس و خیر وغیره، بہتان در ترک وصیت رسول<sup>۰</sup>، قتل حضرت عثمان، و قوم جنگ جمل وغیرہ وغیرہ جناب عائشہ کی نسبت ہو سکتی ہے۔ لیکن کیا فائدہ؟ اگرچہ چند صدی قبل ایسے لغایات حصول سلطنت کے لئے بڑا قوی ذریعہ تھے۔ لیکن اب یہ کھوئے سکہ کے برابر بھی قیمت نہیں رکھتے۔ مناسب ہے کہ ان چنگاریوں کو آب تدبیر سے بجا یا جائے۔

(هفووات، ص: ۵۰، ۱، طبع دوم، ص: ۹۳، طبع اول ندارد)

### اہم حدیث

یہ سب شیعہ کے بہتانات شیعہ ہیں، جن کے جوابات مستقل و منفرد الگ الگ دیئے جا چکے ہیں، ان بہتانوں کی حقیقت معلوم کرنے کو محسن کے قتل کا ذکر بحیث مثال ہے۔ شیعہ لوگ کہتے ہیں کہ آنحضرت ﷺ کے انتقال کے بعد حضرت عمر بن عثمان نے حضرت فاطمہ ؓ کو سخت مارا، یہاں تک کہ ان کا حمل گر گیا، جو لڑکا تھا اور اس کا نام محسن تھا۔ عجیب بات ہے کہ حمل ساقط ہوا اور سقوط کے بعد یہ معلوم ہو جائے کہ یہ لڑکا تھا، ممکن ہے۔ لیکن جب تک بچہ پیٹ کے اندر ہے، کون تاکتا ہے کہ کیا ہے؟ مومن مسلمان کے لئے خدا کا فرمان ایسا کہنے سے مانع ہے، غور سخنی ہے:

﴿وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ﴾<sup>۱</sup>

”جو کچھ جموں کے اندر ہے، اُسے خدا ہی جانتا ہے!“<sup>۲</sup>

• رسول ﷺ پر وصیت نہ کرنے کا بہتان

• لقمان: ۳۴

• یاد رہے آج ایسے طبی آلات موجود ہیں جن سے جنین کے متعلق بعض احوال معلوم ہو سکتے ہیں، لیکن ان کی ایک حد ہے۔ نطفہ Fertilisation کے بعد بخوبی عمل سے گزرتے ہوئے واضح ٹکل و شاہت اختیار کر لیتا ہے اور تناسلی اعضا مکمل ہو جاتے ہیں، تو اس وقت الٹرائساؤٹ وغیرہ سے بچے کی جنس کا اندازہ لگایا جاتا ہے، تاہم یہ حقیقی نہیں جب کہ الشدرب المزرت کو پہلے ہی علم ہے اور

پھر ان باہر والوں کو یہ کیسے معلوم ہوا کہ یہ لڑکا ہے اور اُس کا نام محسن ہے؟ حالانکہ پیدائش سے ساتویں روز نام تجویز ہوتا ہے۔ ① لیکن شیعہ گپ دیکھیے کہ پچھلے بھی پیٹ میں ہے، مگر نام اُس کا پہلے ہی تجویز ہو چکا۔ کیا نہیک ہے۔

چہ خوش گفت است سعدی در زیخا ②

الا یا ایها الساقی ادر کأسا و ناولها

### مصنف رافضی العقیدہ ہے

بارہار ذکر ہوا ہے کہ کتاب ”هفووات المسلمين“ ایک رافضی کی تصنیف ہے، جس میں وہ دانش مندی سے اپنا رفض چھپا کر روایات سنتیہ کی توہین کرتا ہے۔ مگر چونکہ مصنف مذکور کی روشن بہت بے اصولی ہے، اس لئے لا ہور کا ”شیعہ“ اخبار بھی اُس سے یزاری کا اظہار کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ وہ شیعہ نہیں، بلکہ چشتی یعنی سئی ہے (۲۳ فروری)۔ خلافائے راشدین کی توہین

اخبار شیعہ کا یہ فتوی مانئے میں ہمارا کوئی جریح نہیں تھا، مگر کیا کریں مصنف کی تحریرات ہمیں مجبور کرتی ہیں کہ ہم اُس کو شیعہ بلکہ رافضی کہیں، غور کیجئے! وہ ایک دوسری کتاب میں خلافائے راشدین کی نسبت ان لفظوں میں اظہار خیال کرتا ہے:

قولہ: رسول اللہ کی آنکھ بند ہونتے ہی خلافائے راشدین جو تخت حکومت پر

— اس کا علم قطعی ہے، ارشاد ہے: (اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنْفُقٍ وَ مَا تَقْبِضُ الْأَرْحَامُ وَ مَا تَرْدَادُ وَ كُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمُقْدَارِهِ) (الرعد: ۸)

① سنہ ابی داؤد: کتاب العقیقۃ، (۲۸۳۷)، سنن الترمذی: أبواب الأضاحی، باب من العقیقۃ (۱۵۲۲). لیکن ولادت کے دن ہی بچے کا نام رکھا جا سکتا ہے، دیکھیں: صحیح البخاری: کتاب العقیقۃ، باب تسمیۃ المولود غذاء بولد لعن لم یعن عنہ و تھبکہ، رقم الحدیث (۵۱۰)، صحیح مسلم: کتاب الآداب، باب استیحباب تھبکہ المولود عند ولادته، رقم الحدیث (۲۱۴۵) نیز دیکھیں: فتح الباری: ۵۸۸۱۹

② سعدی نے زیخا کے متعلق کیا خوب کہا ہے، اے پلانے والے، جام کو گھما اور اس کو تمادے۔

رونق افروز ہوئے، وہ خاندان رسول کے سوابے حدرم دلی اور ہمدردی اور عدل گستری سے پیش آتے تھے۔“

(رسالہ أغلاط المسلمين ص: ۶۰، مندرجہ إصلاح نمبر ۱۲، جلد: ۳۰)

### الحمد لله

ناظرین! اس عبارت میں مصنف نے خلفائے راشدین کی جس خوبی سے تقبیہ کے رنگ میں توہین کی ہے، کسی تئی کا کام نہیں، ہرگز نہیں، اس کے علاوہ شیعوں کا ذمہ دار رسالہ ”اصلاح“ مصنف کے اسی قسم کے مضامین کو بڑی عزت سے شائع کرتا ہے، تو پھر اس کے راضی ہونے میں کیا شہر ہے؟

### حضرت عائشہؓ کا حق مہر

کتاب ”هفوات“ طبع سوم کے ص: ۱۰۶ پر این ماجہ کی ایک روایت نقل کی ہے جس کا مضمون ہے کہ حضرت عائشہؓ کا مہر پچاس درهم کے انداز کا تھا، <sup>۱</sup> حضرت صدیق اکبرؓ کو جو قرب اور محبت آنحضرتؓ سے تھی، اُس پر نظر کر کے نیز اُس حالت پر جو بوقت نکاح مکہ مظہر میں حضورؓ کی مالی حالت تھی، اُس پر نظر کر کے اتنا کم مہر مقرر ہو نا کسی قسم کا مقام اعتراض نہیں، بلکہ موجہ تحسین ہے، مگر صاحب

<sup>۱</sup> سنی این ماجہ: کتاب النکاح، باب صنداق النساء، رقم ۱، الحدیث (۱۸۹۰) مبتدعی بن الحمد: ۱، ۳۰، الطبقات الکبری: ۵۹/۸، تاریخ ابن معین للدوري: ۳۰/۸۱۳، تهذیب الکمال: ۳۱۸/۳، اس کی سند میں ”عطیہ بن سعد العوفی“ راوی ”ضعیف ومدلس“ ہے، حافظ یوسفی فرماتے ہیں: ”فی إسناده عطیہ العوفی ضعیف“، نیز (یکیہیں: الحرج والتعدیل: ۳۸۲/۶، الکامل لابن عذی: ۳۶۹/۱۵، الضعفاء لابن حبان: ۱۷۶/۲، الضعفاء للعقیلی: ۳۵۹/۳، الضعفاء للنسائی: ۸/۱۵، تهذیب الکمال: ۱۴۵/۲۰، تهذیب التهذیب: ۲۰/۱۶۷، نیز اس کی سند میں ”نضیل بن مزروق الأغر الرقاشی“ ہے، امام ابن حبان فرماتے ہیں: ”منکر الحدیث جدا کان من يخطيء على الثقات ويروي عن عطیہ الموضوعات وعن الثقات الأشياء المستقیمة شبه أمره والذي عندي أن كل ما روى عن عطیہ من المناکير يلزق ذلك كله بعطاية ويرأ فضيل منها.....“ (الضعفاء: ۲۰/۹۱۲، تهذیب التهذیب: ۲۶۸/۸)

”هفووات“ کو ہر جگہ الہی ہی سمجھتی ہے۔ چنانچہ لکھتے ہیں:

”ہم کو اس حدیث کے لکھنے کی ضرورت نہ تھی، کیونکہ بظاہر نہ اس میں جناب ام المؤمنین کی توجیہ ہے اور نہ کوئی بے حیائی کی بات، لیکن غور طلب رواۃ کی عداوت کہ جب اوپر کی حدیث پانچ سورہ هم والی روایت ہو چکی تھی، تو متاثر بیت پر جناب عائشہ کا نکاح ہونا کیا معنی رکھتا ہے؟ کیا رسول اللہ اس زمانہ میں محتاج تھے؟ کیا حضرت ابو بکر ایسے ادنی درجہ کے آدمی تھے کہ بارہ تیرہ ہی پر بیٹی کا دبال ٹالا، افسوس کہ حضرات اہل سنت کو محبت ام المؤمنین ہونے کا دعویٰ تو ہے، لیکن باقیں وہ لکھتے ہیں کہ جن سے جناب مدد و مدد کی تتفیص ہو۔

ہمارے نزدیک اسے خارج کیا جائے تو بہتر۔“

(هفووات، ص: ۱۰۱، طبع دوم، ۹۵، ۹۲، طبع اول، ص: ۵۷)

### اہم حدیث

ہم مفترض صاحب کی اس قسم کی بے معنی باتوں کا جواب کہاں تک دیں، بقول شیخ سعدی مرحوم:

گل ست سعدی و در چشم دشمنا خارست  
حرمات نبویہ کی ہر اچھی بات بھی جس کو بُری معلوم ہو، اُس کا علاج بجز اُس کے کیا  
کہ وہ دوا کرے یا دعا،

### مفترض کی بہتان تراشی

صفحہ ۱۰۱ سے ص ۱۱۹ تک ایک عجیب بہتان اور لغو بکو اس درج ہے، جو اس دعوے کی مثال ہے جو کوئی دماغ چرا کہے ”دو نے پانچ“ پھر اس دعوے پر ایک، دو، پچاس، سو دلائل لکھ ڈالے اور اپنا کامیاب ہونا سمجھے، تو ہمارا جواب صرف اتنا ہو گا

ایں خیال ست و مجال ست و جنون ①

① یہ مخفی خیال ہے، اور ناممکن ہے اور پاگل پن ہے

ان صفات میں کسی دوسرے راضی کے کلام کی شکل میں اپنی اور سارے موننوں کی ماں حضرت عائشہؓ کے آنحضرت ﷺ کے ساتھ متعدد کرانے کا ثبوت دیا ہے، خام خیال ناظرین کے دلوں میں شبہات ڈال کر پھر ان شبہات کا ردِ بھی کرتے ہیں، جو مصنف ہی کے الفاظ میں درج ذیل ہے، لکھتے ہیں:

”کتب فریقین سے ثابت ہے کہ جناب ام المؤمنین کا عقد جب رسول اللہ سے ہوا ہے، تو آپ کی عمر چھ سال کی تھی اور زفاف کے وقت نو سال کی۔ اور جانشین میں متعدد کے لئے سن مشہدات ہونا شرط عقلی ہے اور جناب عائشہ دونوں وقتوں میں پوری بالغ نہ تھیں اور سن غیر مشہدات میں بولا یت صرف عقد معروف ہو سکتا ہے، مگر متعدد نہیں ہو سکتا، اس میں ولی کی مرضی سے زیادہ عورت کی مرضی ہونی چاہئے۔ لہذا حضرات شیعہ کے جملہ قیاس وابی اور لغو۔“ (ص ۱۱۹)

### دفع وهم

انہی صفات میں شیعہ قائل نے ایک حدیث نقل کر کے ثابت کرنا چاہا ہے کہ آنحضرت ﷺ کو حضرت ابو بکرؓ سے دوستی و محبت نہ تھی، چنانچہ الفاظ شیعہ یہ ہیں: ”ہر صحاح وغیر صحاح کے باب فضیلت ابی بکر میں یہ حدیث موجود ہے کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

『لو كنت متخدًا خليلًا لاتخذت أبا بكر』<sup>①</sup>

”اگر میں کسی کو اپنا دوست بناتا، تو ابو بکر کو بناتا“

اس سے معلوم ہوا کہ جناب ابو بکر میں دوستی کی قابلیت ہو گی، مگر باوجود قابلیت کے

① صحيح البخاري: أبواب المساجد، باب الجلوخة والمفر في المسجد، رقم الحديث (٤٥٥)

صحيح مسلم: كتاب فضائل الصحابة رضي الله عنهم، باب من فضائل أبي يكربال الصديق رضي الله عنه، رقم الحديث (٢٣٨٢)

بھی دوست نہ بنایا (ص: ۱۱۱)

### الحمد لله

اگر یہ حق ہے کہ مفترض وہی لکھتا ہے جو اس کے دل و دماغ میں ہے، اُس میں کسی قسم کا قاصع نہیں کرتا، تو اُس کے حق میں یہ کہنا موزوں ہے۔

تو آشناہ حقیقت نہیں خطا انجاست

”خلیل“ کے معنی ہیں وہ دوست جس کی محبت سب سے بالاتر ہو، ان معنی سے ہر مومن کا عموماً اور آنحضرت ﷺ کا خصوصاً ”خلیل“ اللہ ہی ہے، دوسرا کوئی نہیں، کیونکہ خدا نے تعالیٰ نے اپنی محبت کے متعلق فرمایا ہے:

﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حُبًا لِّلَّهِ﴾

”مومنوں کو سب سے زیادہ محبت خدا کے ساتھ ہوتی ہے“  
چنانچہ مذکورہ روایت متفق علیہ (بخاری یا مسلم کے) طریق سے یوں آئی ہے:  
”لو کنْت مُتَخَدِّداً خَلِيلًا غَيْرَ رَبِّي لَا تَخْذِي أَبَا بَكْرَ خَلِيلًا“  
(مشکوٰۃ، باب مناقب ابی بکر)

”آنحضرت ﷺ نے فرمایا: اگر میں اپنے پروردگار کے علاوہ کسی انسان کو خلیل بناتا، تو ابو بکر کو بناتا“

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ ابو بکر کا درجہ اتنا بڑا تھا کہ اگر الٰہی محبت کی وحدت مانع نہ ہوتی، تو ابو بکر کو الٰہی محبت کے ساتھ جگہ ملتی، مگر چونکہ مرتبہ الٰہی اپنے ساتھ کسی قسم کی شرکت نہیں رکھتا، اس لئے اس کے ساتھ ہی فرمایا:

١٦٥ البقرۃ:

۲ صحیح البخاری: کتاب فضائل الصحابة، باب قول النبي ﷺ "سدوا الأبواب إلا باب أبي بکر"، رقم الحدیث (۳۴۵۴)، صحیح مسلم کے اندر یہ حدیث موجود ہے، لیکن وہاں ”غیر ربی“ کے الفاظ موجود نہیں ہیں، جیسا کہ مشکاة المصایح [۳۱۰/۳] (۶۰۱۰) سے بھی ظاہر ہے۔ والله أعلم!

»لکنہ اخی و صاحبی«۔<sup>②</sup> (مسلم)

»مگر ابو بکر میرا بھائی اور میرا ساتھی ہے«

بتابیے یہ روایت ابو بکر کی شان عالی بتاتی ہے یا کم؟

شیعہ دوستو! صدق یقون کی مخالفت کا انجام اچھا نہیں، جانتے ہو۔

”من لم يصدقه فلا صدقه اللہ“

”جو ابو بکر کو سچا نہ جانے، خدا اُس کو سچا نہ ٹھہرائے گا“

کس کی شان میں ہے؟

حضرت ابو بکرؓ کی توبین:

میں ۱۱۲ سے میں ۱۱۸ تک حضرت ابو بکرؓ کی بابت بدگوئی کی ہے کہ وہ مخلص نہ تھے۔ نہ آپ نے آنحضرتؓ کی خدمت میں بھی ایک پیسہ بھی خرچ کیا۔

”مدارج النبوت“ کے حوالہ سے لکھا ہے کہ بھرت کے روز ابو بکرؓ نے ایک اونٹ آنحضرتؓ کو پیش کیا تھا۔ اُس کی قیمت دو صد درهم تھی، آنحضرتؓ سے نو سو درهم وصول کیے تھے، حالانکہ مدارج کی عبارت اصلی الفاظ میں ابو بکرؓ کی اخلاص مندی اور جناب رسالت مآبؓ کی قدر دانی کا اظہار کرتی ہے۔ الفاظ مذکورہ یہ ہیں۔

”ابو بکر را دو شتر بود کہ بچمار صدر درم و دررو ایتے بہشت صد خریدہ و مدت چہار ماہ آپ راعلٹ وادہ فر بے ساختہ نگاہ داشتہ بود ہر دو پیش آورہ تا یکے را آنحضرت قبول فرمائے۔ فرمود قبول کر دم لیکن بشرط ایتاع پک بہ نہ صدر درم آپ ناق را ازا ابو بکر بخریدہ۔“ (جلد دوم، ص: ۸۱)

”یعنی حضرت ابو بکر دو اونٹ چار سو درهم کے ایک روایت کے بوجب آٹھ سو درہ مہول سے خریدے تھے اور چار مہینے اُن کو چارہ کھلا کر خوب موٹا کر کے

۱ صحیح مسلم: کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبي بکر الصدیق رضي اللہ عنہ، رقم ۲۳۸۳۔

محفوظ رکھا تھا، ان دونوں اونٹوں کو آنحضرت کے حضور پیش کیا تاکہ آپ ان میں سے اپنے پندیدہ ایک کو قبول فرمائیں۔

حضور ﷺ نے فرمایا: میں نے قبول کر لیا، مگر بیع کے ساتھ۔ پس نوس درھموں کے عوض آپ نے اس کو خرید کیا۔“

یہ عبارت صاف بتاری ہے کہ ابو بکر رض نے کمال اخلاص مندی سے بغرض سفر اونٹ پر ورش کیے اور موقع سفر پر بغیر کہ کسی کے خود نذر کیے تھے، مگر حضور ﷺ نے ازراہ شفقت خود قیمت پر لیے، نہ نوس پر لیے یا ہزار پر جب سرکار کسی کو دینے ہی پر آئے، تو پھر تعداد کیا ہتنا پچی چاہا دے دیا۔ سوال تو یہ ہے کیا ابو بکر نے بیع کے لیے اونٹ پیش کیے تھے؟ اس کا جواب صاف الفاظ میں ہے کہ نہیں، بلکہ قبول کرنے کو پیش کیے تھے، لیکن سرکار نے ان کو داموں سے لیا۔ تاکہ اس سفر بھرت میں جو نبی مکمل اللہ ہے، کسی بندے سے استمداد نہ ہو، چنانچہ شیخ عبدالحق صاحب نے اس مقام پر خود یہی وجہ بتائی ہے۔

### حضرت ابو بکر رض کی فضیلت:

ابو بکر نے کہاں تک حضور ﷺ کی خدمت اور کہاں تک فدائیت کا ثبوت دیا، اس کا اظہار ہم اپنے الفاظ میں نہیں کرتے، بلکہ خود آنحضرت ﷺ کے الفاظ پیش کیے دیتے ہیں، جو یہ ہیں:

«إِنْ مِنْ أَمْنَ النَّاسِ عَلَيَّ فِي مَحْبَتِهِ وَمَا لَهُ أَبُوبَكَرٌ» (متفق عليه)  
”یعنی سب لوگوں میں سے بڑا احسان کرنے والا مجھ پر محبت کی وجہ سے اور مال کی وجہ سے ابو بکر رض ہے۔“

بتائیے! اس سرکاری بیان پر بھی کسی مومن کو شک و شبہ کی گنجائش ہو سکتی ہے؟

❶ صحیح البخاری: کتاب فضائل الصحابة، باب هجرة النبي ﷺ وأصحابه إلى المدينة، رقم الحديث (۳۶۹۱)، صحیح مسلم: کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أبي بکر رضي الله عنه، رقم الحديث (۲۳۸۲)

اے ضمن میں مفترض لکھتا ہے :

”حضرت ابو بکر رض زمانہ صحبت رسول میں کسی قوم یا قبیلہ کے امام صلوٰۃ نہیں بنائے گئے۔ نہ حاکم بنائے گئے۔ ثابت ہوا کہ ان میں ان کا موسوی کی قابلیت نہ تھی، یا رسول اللہ کو ان کے ایمان و دیانت پر بھروسہ نہ تھا، جو ہمارا یہ کہنا غلط ہے، تو سینو! اپنی کتب معتبرہ میں دکھاؤ کہ رسول اللہ نے اپنے زمانہ صحبت میں حضرت ابو بکر کو کہاں قاضی یا حاکم یا امام صلوٰۃ بنایا؟“

(طبع دوم، ص: ۱۱۱، طبع اول، ص: ۱۰۳)

ناظرین! مصنف صاحب کی چالاکی دیکھئیں کہ زمانہ صحبت کی بابت پوچھتے ہیں کیونکہ وہ جانتے ہیں حضور ﷺ نے زندگی کے آخری لمحوں میں حضرت ابو بکر رض کو امام صلوٰۃ بنایا تھا، کیا ہی خدائی حکمت ہے، اگر زمانہ صحبت میں بنائے گئے ہوتے، تو بدگمانوں کو بدگمانی کرنے کا امکان ہوتا کہ اُس وقت ابو بکر موسوی صاحب دیانت تھے، مگر آخرت زمان رسالت میں ایسے دیے ہو گئے، خدا نے ان سب بدگوؤں کی بدگوئی بند کر دی، کیونکہ آخری وقت میں جب حضور ﷺ نے ابو بکر رض کو امام بنایا، <sup>۱</sup> تو اب کسی کی بدگوئی کا کیا امکان رہا۔

ہاں یہ خوب کہی کہ قبیلہ کا امام یا حاکم نہ بنایا، بے شک نہ بنایا، یہ تو ایسا سوال ہے جو کوئی دائرے بھادر کی قابلیت پر اعتراض کرے کہ اس نے کبھی تحریکداری یا ڈپی گلکشی کا کام نہیں کیا، نہ ضلع کا نجح رہا۔ شاید اس لئے کہ بادشاہ کو اس کی دیانت اور لیاقت پر بھروسہ نہ ہو گا۔

اصل بات یہ ہے کہ حضرت ابو بکر دربار رسالت میں وزیر اور مشیر خاص تھے، کسی قبیلہ کی ریاست یا حکومت کو کیسے بھیجے جاتے، جبکہ ہر وقت اُن کی مصاہب و مشورہ کی

<sup>۱</sup> صحیح البخاری: کتاب الجماعة والامامة، باب حد المريض أن يشهد الجماعة، رقم الحديث (۶۳۳)، صحیح مسلم: کتاب الصلاة، باب اسخلاف الإمام إذا عرض له عذر، رقم الحديث

ضرورت رہتی تھی۔

شیعہ دوستو! ابو بکر کی دیانت، امانت اور صداقت کا ثبوت اس سے مزید کیا چاہتے ہو کہ فریقین (سنی و شیعہ) کی کتابوں میں ان کو ”صدیق“ کے لقب سے یاد کیا جاتا ہے، سنیوں کی کتابیں تو اس لقب سے بھری پڑی ہیں، لطف یہ ہے کہ کتب شیعہ بھی اس لقب ”صدیق“ سے خالی نہیں، سنو!

«قال رسول ﷺ: لأبي بكر، أنت الصديق»

(تفسیر صافی للشیعہ، زیر آیت: لا تحزن)

”اے شخصت ﷺ نے ابو بکر کو فرمایا تو صدیق ہے۔“

ایک تو صدیق! دوسرے ناجان، پھر ان پر افترا اور بہتان، کیا یہی ہے نشان ایمان!

